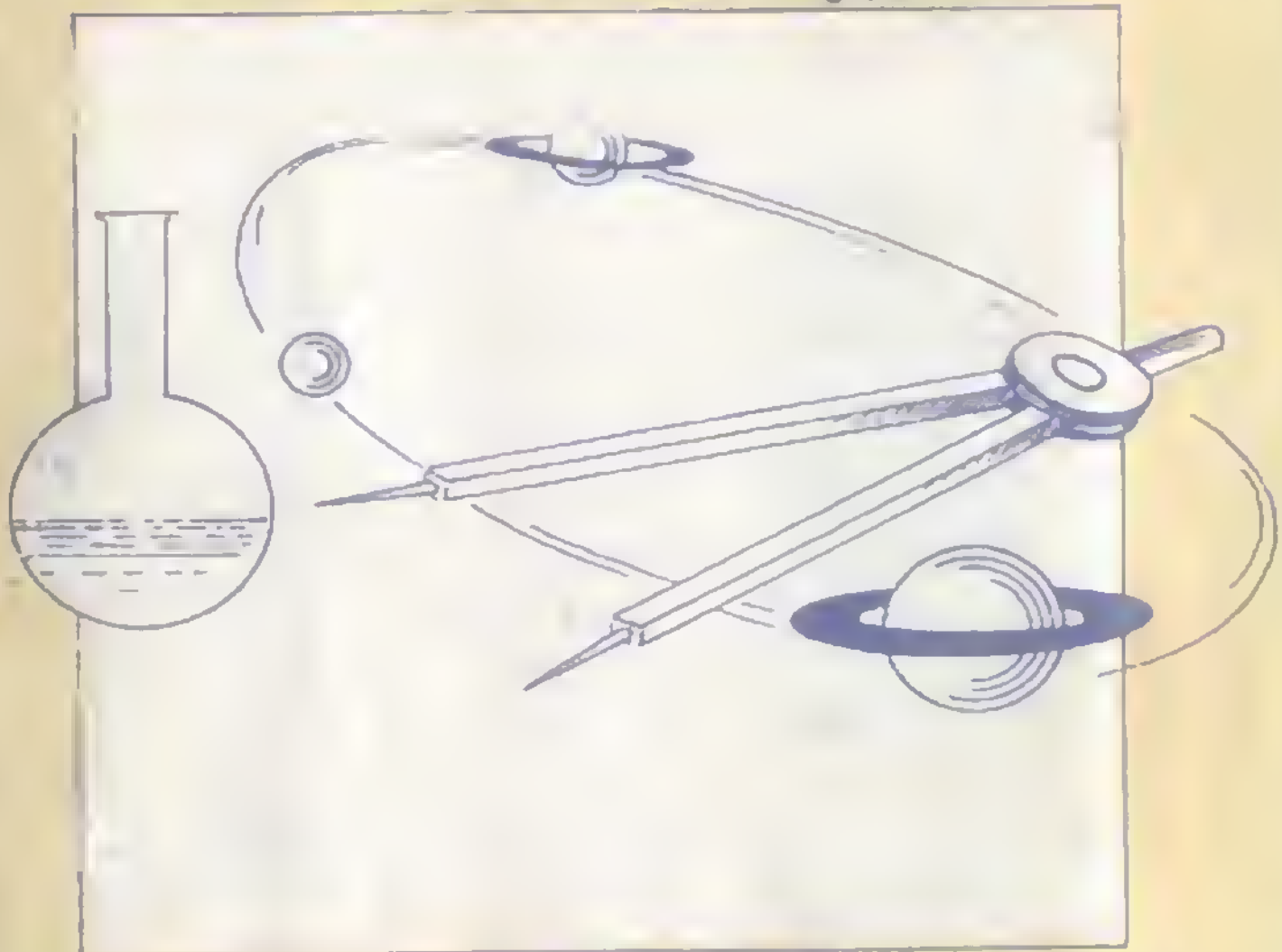


# صلیلہ

## پیٹریشن دان

### اور انوئی حرفاں

ابراہیم عہادی شدوی



اسلامک پیٹریشن (پرائیویٹ) لمیڈ  
لاہور پاکستان

# مسلمان سائنس دان

## اور ان کی خدمات

ابراهیم عادی ندوی

اسلامک پبلیکیشنز (پرائیوٹ) لمیڈیا  
۱۳۔ ای۔ شاہ عالم مارکٹ، لاہور (پاکستان)

(جملہ حقوق بحق ناشر محفوظ ہیں)

طالع :- رانا اللہ داد خاں، یونیگ ڈائیکرڈ  
ناشر:- اسلامک پبلیکیشنز (پرمیوٹ) لمبیڈ  
سماں، اسی شاہ عالم مارکیٹ، لاہور

مطبع:- میرود پرنٹرز، لاہور

اشاعت:-

|      |             |     |
|------|-------------|-----|
| ۱۱۰۰ | فروری ۱۹۸۷ء | اول |
| ۱۱۰۰ | اگست ۱۹۸۹ء  | دوم |
| ۱۱۰۰ | نومبر ۱۹۹۲ء | سوم |

قیمت :- ۳۹/- روپے

## عرض ناشر

یہ ایک ناقابل تردید حقيقة ہے کہ لفظ اسلام اور طب کے میدان میں مغرب کے ہجن کارناموں سے دنیا آج سخت مرعوب اور متاثر ہے، ان کے اصولوں کو مرتب و مفہیط کرنے اور ان کی بغاہی تحقیق اور دریافت کا سہرا ان سلم فلسفیوں، سائنسدوں اور ماہرین کیمیا کے سر ہے جنہوں نے خداداد زہانت اور تحقیق و عجیس سے کام لئے کر لندگی کے مختلف میدانوں اور علم کے مختلف شعبوں میں تحقیقات و ایجادات اور مختلف حقول و شواہد کی دریافت سے ترقی کی نئی راہیں کھولیں۔ یورپ نے ہماری میں مسلمانوں کے زوال اور عیاثیت کے غلبے کے نتیجے میں نہایت بیش قیست علمی تحقیقات و تصنیفات کے ذخیرے حاصل کیے، ان کے انگریزی، فرانسیسی، جرمی اور اطالوی زبانوں میں ترجم کیے اور انہی تحقیقات کو بیان کر سائنس سے میلان میں پیش کر دی کیا، ریاضی اور طبیعتیات کے میدان میں وہ ترقی کی کسرائی دینا کی انکھیں خیرہ ہو گئیں۔ اتنا یہ ہے کہ مسلمانوں کے جدید تعلیم یافہ طبقے میں ان علمی ترقیوں اور تحقیقات و ایجادات میں یہ خیال پیدا ہو گیا کہ علم و سائنس کی ساری ترقی اہل یورپ کا کارنامہ ہے مسلمانوں کا اس میں کوئی حصہ نہیں۔ اس کی وجہ اس کے سوا کچھ نہیں کہ یہ جدید تعلیم یافہ طبقہ اپنے اسلام کی سائنسی تحقیقات، اکتشافات اور ایجادات سے بالکل لا اعلم اور بے خبر ہے۔

آج کی ایک بڑی ضرورت یہ ہی ہے کہ مسلمانوں کی اس مروعیت اور احساب کمی کو دور کیا جائے اور انہیں بتایا جائے کہ طب، سائنس، ریاضی، علم الافق اور علم نجوم میں مسلمان علماء و محققین ہی نے مختلف حقول دریافت کیے، بے ہمَا اکتشافات کیے اور ایسی ایجادات کیں جنہوں نے بھی، دارالعلوم، جوہری نوانانی اور فضائی پرواز کے لیے

ذہن کے دروازے کھوئے اور جدید ترین ایجادات کی راہیں ہموار کئیں۔ یہ اہل مغرب کی انتہائی تنگ خلافی اور بدبیانی ہے کہ انہوں نے اسلام سے دشمنی اور تعصیب کے زیر اش اس حقیقت کو سمجھی نہ تسلیم کیا۔ ظاہر ہونے دیا کہ ان کی ساری علمی و سائنسی تحقیقات و ایجادات کی بنیاد اس علمی سریائے پر ہے جو انہیں مسلمانوں سے ملا ہے ورنہ دنیا بیجان لیتی کہ علم الافلاک میں یہ اعزاز بنو امیہ کے ایک مسلمان شہزادے خالد بن زید کو حاصل ہے کہ اس نے دوسری صدی ہجری کے آخر میں رہنمائی فلک کا ایک کروہ رہات سے تیار کرایا۔ پہلی دُوری میں (ٹیکسکوپ)، جسے عربی میں اصطلاح کہتے ہیں، انور ہجتوں ابراہیم بن جذب (البنداد) نے دوسری صدی ہجری کے وسط میں اپنے ذہن سے کام لے کر ریحانہ کی۔ گلیلو نے پھر نے لو سال بعد اسی دُوری میں کو مرید ترقی دے کر ٹیکسکوپ تیار کیا۔ لیکن اس ایجاد کا سہرا ابراہیم بن جذب کے بجائے اہل مغرب نے گلیلو کے سرماند ہوا۔ فن کیا کا با و آدم جابر بن حصان بھی دوسری صدی ہجری کے اواخر کا ممتاز مسلمان سائنسدان ہے۔ علم المثلث یا ٹریگونو میٹری کی دریافت کا سہرا تیسری صدی ہجری کے اوائل کے مسلمان ماہر ریاضی احمد عبد اللہ جبش بندادی کے سر ہے۔ بیالوجی کا پہلا ماہر بھی مسلمان سائنسدان عبد الملک صمعی تھا جس نے تیسری صدی ہجری کے اوائل میں علم حیوانات پر گھری تحقیق کے بعد انسان، جنگلی جانوروں اور پرندوں، بھیڑ بکریوں، گھوڑوں اور اونٹوں پر پائچ مفصل کتابیں لکھیں جن سے بعد میں مغربی سائنسدانوں نے خوشہ چینی کی مگر اس کا اعتراف نہ کیا۔

غرض مسلمان سائنسدانوں کے تحقیقی کارناموں اور ایجادات کی ایک طویل فہرست ہے جس سے عام مسلمان بالحل بے خبر ہیں، دنیا کو چکرس طرح ان کا علم ہو سکتا ہے۔ ہندوستان کے ایک انجمن تھے صفت جناب ابراہیم عادی مبارکباد کے متحقق ہیں کہ انہوں نے پچاس سے زائد نام مکمل مسلمان سائنسدانوں کے حالاتِ زندگی اور کارناموں کا ایک جمیع ”مسلمان سائنسدان اور ان کی خدمات“ کے نام سے تیار کیا۔ ہندوستان میں مکتبہ العنات نے اسے شائع کیا اور ان کی اجازت سے پاکستان میں اسلامک پیکیکنیشنز (پیائیوریٹ)، لیٹریڈ کوہس کتاب کو جھپاپنے کا شرف حاصل ہوا ہے۔

سائنس اپنے پہلے دور میں  
ڈنیا کو علوم و فتوں کا راستہ بتانے والے روشنی کے بلند منیار

ہمارے نامور سائنسدان

وَمَنْ يُوتَى الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُولَئِي خَيْرٍ أَكْثَرُهُمْ لَا يَشْرِيكُهُمْ  
الله تعالیٰ نے جس شخص کو حلم و حاتم کی باتیں عطا کیں گویا اسے بہت بڑی نعمت تجھشی

مسلم دور اول کے تقریبی سالوں کی روشن علمی کتابی تاریخ کی زبان

## عرضِ مصنف

مسلم سائنسدانوں کے بارے میں ایک کتاب مرتب کرنے کا جذبہ میرے دل میں اس وقت پیدا ہوا جب میں اخبار "خلافت" میں (ستمبر ۱۹۲۳ء) کام کرتا تھا۔ اور ہر سنتے ڈاکٹر بذل الرحمن مرحوم پرانپیل اسماعیل یوسف کالج سے ملتے جایا کرتا، وہاں سائنس کے مسئلے پر بھی گفتگو ہوتی تھی۔ میرے دل و دماغ میں یہ بات بیٹھ گئی اور مسلم سائنسدانوں کے بارے میں تحقیق شروع کردی۔ مسلسل دس بارہ برس تک اسی کام میں مصروف رہا۔ خاتم النبین کا مسودہ مکمل ہو چکا تھا۔ میرے عقیقی ماموں مولوی عبد اللہ عادی کا، ہی یہ فیض ہے کہ اس علمی کام کی طرف توجہ ہوئی اور کتب خانہ آصفیہ کے ذریعے اس تحقیقی کام کی تحریک ہو گئی۔ الحمد للہ

اللہ تعالیٰ کا ہزار ہزار شکر ہے کہ اس نے یہ جذبہ پیدا کیا۔ توفیق دی، وحصے بڑھائے اور اس مشکل ترین کام کو حسن و خوبی کے ساتھ تکمیل کی تھد تک بہنپایا۔ اس کتاب کے ماخذ تو بہت میں مگر خصوصی طور پر میں نے جن کتابوں سے استفادہ کیا وہ درج ذیل ہیں:-

مجموعون الابناء في طبقات الاطباء ————— ابن ابی الصبعیع السعدی شمسة اربعہ (مطبوعہ مصر)  
الملل والنحل ————— شرستان (مطبوعہ مصر)  
وفیات الاعیان ————— قاضی بن خلکان شمسة اربعہ

قردن وطنی کے مسلمانوں کی علمی خدمات دو حصے — مولوی عبد الرحمن خاں حیدر آباد  
مکار اسلام دو حصے — مولوی عبد السلام ندوی مرحوم دارالمفکرین علام گڑا  
عرب اور اسلام ————— پروفیسر فلکب کے حق (انگریزی)  
تمدن عرب ————— ترجمہ سید علی بلگرائی مرحوم  
نیز دیگر اور بھی کتابیں۔ رسائل معارف اعلیٰ علم گڑا۔ دغیرہ وغیرہ

# فہرست

|    |                            |    |                          |
|----|----------------------------|----|--------------------------|
| ۳۳ | مجاج بن یوسف               | ۹  | پیش لفظ                  |
| ۳۴ | عباس بن سعید الجوہری       | ۱۱ | مقدمہ                    |
| ۳۵ | خالد بن عبد الملک المروزی  | ۱۲ | ہمارے نامور سائنسدان     |
| ۳۶ | محمد بن موسیٰ خوارزمی      | ۱۶ | خالد بن یزید             |
| ۳۹ | احمد بن موسیٰ غفار         | ۱۸ | ابو سحاق ابراہیم بن جندب |
| ۴۰ | ابو عباس احمد بن محمد      | ۱۹ | لوبخت                    |
| ۴۲ | ابوطیب سند بن علی          | ۲۰ | فضل بن نوبخت             |
| ۴۳ | علی بن عیسیٰ اصھطراوی      | ۲۱ | ماثار اللہ               |
| ۴۵ | ابوالحسن علی بن سہل        | ۲۲ | جاہر بن حیان             |
| ۴۶ | ابوجعفر محمد بن موسیٰ شاگر | ۲۷ | احمد عبد اللہ جبش حاسب   |
| ۴۸ | ابولیسف یعقوب بن اسحاق     | ۲۸ | عبد الملک صمعی           |
| ۵۱ | حسن بن موسیٰ شاگر          | ۲۹ | بن موسیٰ شاگر            |
| ۵۲ | ثابت بن قرہ حرافی          | ۳۰ | عطاء رداد کاتب           |
| ۵۵ | جاہر بن سنان حرافی         | ۳۱ | حکیم بھی منصور           |

|     |                                          |    |                                     |
|-----|------------------------------------------|----|-------------------------------------|
| ١٠٦ | احمد بن محمد سجستانی                     | ٥٦ | ابو عبد الله محمد بن جابر البناي    |
| ١٠٩ | ابواحسن على احمد نسوي                    | ٥٨ | ابو يكربل محمد زكي ياراني           |
| ١١١ | علي بن عيسى                              | ٦٢ | سان بن ثابت حراني                   |
| ١١٣ | احمد بن محمد على مسكويه                  | ٦٥ | حکیم ابو نصر محمد بن نمارانی        |
| ١٥٨ | شیخ حسین عبداللہ بن علی بیدنی            | ٧٠ | ابو منصور موفق بن علی هروی          |
| ١٨٢ | ابوریحان محمد بن احمد البيروفی           | ٧٩ | عرب بن سعد الكاتب                   |
| ٢٠٠ | ابوحاتم مظفر اسفرازی                     | ٨١ | ابو عبد الله محمد بن احمد خوارزمی   |
| ٢٠٣ | امام محمد بن احمد غزالی                  | ٨٢ | حکیم ابو محمد العدلی القابنی        |
| ٢٢٩ | ابوالفتح عمر بن ابراهیم خیام             | ٨٣ | ابوالقاسم عمار موصلي                |
| ٢٣٤ | مبته الله ابوالبرکات بغدادی              | ٨٥ | ابوالقاسم مسلمہ بن مهریطی           |
| ٢٣٤ | ابو عبد الله الشریف محمد بن محمد الداربی | ٨٦ | ابوالقاسم بن عباس زہزادی            |
| ٢٣٩ | علاء الدین ابوالحسن                      | ٩٠ | ابواحسن علی بن عبد الرحیم یونس صوفی |
| ٢٥٢ | سان الدین ابن الخطیب                     | ٩٣ | ابوالوفا محمد بن احمد بوزجانی       |
|     |                                          | ٩٩ | ابوعلی حسن ابن المینبیم             |

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ۝

## پیشِ لفظ

اسلام نے حق پسندی، صداقت طلبی اور علم و دستی کا جو مزاج پیدا کیا اور قرآن دعالت نے علم اور سیاستی پر جوز وردیا اور جس طرح آفاق و انفس کے مطابعے کے لئے لوگوں کو ابھارا اور زمین میں پھیلے ہوئے آٹا نما اور تاریخی حقائق کے مشاہدے کے لئے لوگوں کو دعوت فکر و نظر دی، اس سے دنیا کے انسانیت میں علم و تحقیق کی ایک فضا بن گئی اور قرونِ اولیٰ کے مسلمانوں نے روم و یونان اور ایران و ہندوستان کے مردم و جمہر علوم و فنون پر تنقیدی نظر ڈالی اور نئے علمی اصول و نظریات ایجاد کئے، اور نظریاتی اور فلسفیانہ مباحثت کی جگہ علمی تحقیقات اور تجربے مشاہدے پر خصوصی زور دیا۔

اُن کا بھی رجمان اندرس کی یونیورسٹیوں کے ذریعہ یورپی سائنسدانوں کے حصے میں آیا اور جس سے متاثر ہو کر راجربکن (R. B. A. C. O. N.) نے عملی تطبیق اور تجرباتی سائنس خصوصی زور دیا جس کے نتیجے میں موجودہ مغربی سائنس کے اولین دور کا آغاز ہوا، مگر اسی کے ساتھ یہ تاریخ کا عبرت انگریز واقعہ ہے کہ سائنس کی عظیم اثاثاں خدمات انجام دینے کے بعد عرب اور مسلمان اپنی تحقیقی و علمی روشن بھول گئے اور تجربہ و مشاہدہ کو دیسخ ترکرنے کے بجائے مقلدانہ اور رواتی ذہنیت کا شکار ہو گئے جس کے نتیجے میں وہ سائنسی و صنعتی میدان میں مغرب سے بیکھرے رہ گئے اور ان ہی سے سیکھے ہوئے علمی و سائنسی حربوں اور ہتھیاروں سے مغرب نے انہیں فلامنڈ ناشر دع کر دیا اور ان کا استعمال کرنے لگا۔

کس نیا مدخلت علم نیر از من  
کہ مرا عاقبت نشانہ نہ کرو

اب اس کی بہت ضرورت ہے کہ مسلمان اپنی سجوںی ہوئی تحقیقی روشن کو اپنائیں اور مفیدہ بامقصود طریقے پر سائنس و صنعت کو فروع دیں اور علمی و سائنسی سرگرمیوں کی ہمت افزائی کریں اور مسلمان ماہرین فن اور سائنسداروں کی فتنی و علمی تحقیقات کا جائزہ لیں اور ان سے استفادہ کر کے تحقیق و تجویز اور تجربہ و مظاہرہ کے میدان میں آگے بڑھنے کی کوشش کریں۔ ادھر کچھ عرصے سے عالم اسلام میں علم و فن کے اس شعبے کی طرف بھی اہل علم کا رجحان ہو رہا ہے اور مسلمان اہل قلم ان موضوعات پر بھی قلم اٹھا رہے ہیں ایسے لوگوں میں ہمارے دوست جناب ابراہیم عmadی صاحب ندوی بھی ہیں جنہوں نے اپنے برسوں کے مطالعہ اور تحقیق کا خلاصہ اپنی کتاب "ہمارے سائنسدار" میں پیش کیا ہے اور مستند عربی و انگریزی مک Axel سے استفادہ کر کے بچا س سے اور پرسلم سائنسداروں کے حالات اور ان کے خیالات و تحقیقات اور علمی کارناموں سے روشناس کرایا ہے، زبان بہت سلیمانی و شکفتہ اور اندازبیان و پیسب و لذتین ہے۔

امید ہے کہ اردو خواں طبقہ کے لئے یہ کتاب دلچسپی اور افادہ کا موجب ہوگی اور وہ اس کی مناسب قدر دایی کریں گے، مؤلف کی محنت مٹھکانے لگے گی اور اردو کے سائنسی ادب میں اس کتاب کو اس کا جائز مقام ملے گا۔

### خلاص

(حضرت مولانا) ابو الحسن علی (صاحب مدظلہ)

لکھنؤ ۲۷ دسمبر ۱۹۸۲ء

## مقدمہ

حوالہ ظاہر و سے مدرک و محسوس اشاری کی ماہیت و صحت اور اجزاء کے ترکیبی علوم کو کے ان کی استعداد و صلاحیت سے کام لینا ان علوم و فنون کا خاص شعبہ ہے جسے حکمت و فلسفہ اور سائنس کے نام سے یاد کیا جاتا ہے اور ہر دور کے اہل علم نے اپنے احوال و ظروف اور فکر و نظر کے مطابق اس میں حصہ لیا ہے قدیم دور میں یونانی حکماء و فلاسفہ اس علم دن بیش بہت آگئے نہیں، اور مسلمانوں نے اپنے ابتدائی دور ہی سے اس میں لچکی لی، چنانچہ اموی دور کی ابتداء میں خالد بن زید بن معاویہ کا نام سرفہرست ہے جس نے فلسفہ اور کیمیا پر خصوصی توجہ دی اور اس فن کے ساتھ خصوصی اعتماد کیا، پھر عباسی دور میں خلیفہ مامون نے بیت الحکمة کے نام سے ایک اولائی قائم کر کے اس میں مختلف زبانوں کے نامی گرامی حکماء و فلاسفہ، اطباء و مخجمین اور ہندستانی جمیع کے رجھوں نے حکمت و فلسفہ کے پھیلائنا میں پر غیر معمولی احتفاظ کیا، اور مسلمانوں میں ان علوم و فنون کا رواج یوں ہوا کہ دینی علوم کے ساتھ ان علوم میں بھی بڑے بڑے ماہرین فن پیدا ہوئے، اور انھوں نے اپنے علم و تجربہ سے عظیم کارناٹے انجام دئے، مسلمان حکماء و فلاسفہ کے حالات اور کارناٹوں کا انداز اہل فہرست ابن ندیم، طبقات الالمم ابن صاعد، اخہار الحکماء قسطی، اور طبقات الاطبلہ ابن ابی اصیبعة وغیرہ کے مطالعہ سے ہو سکتا ہے، اور رسولنا احادیث صاحب نے ان سب کتابوں سے مددی ہے۔

جب یورپ میں علمی بیداری ہوئی، اور وہاں کے اہل علم کا رجحان عقلیاتی و تجرباتی علوم و فنون کی طرف ہوا تو اندرس کی مسلم درس گاہوں کے تعلیم یافتہ سیمی عمار و فضلائر نے اٹلی اور فرانس کی درس گاہوں میں ان علوم و فنون کی تعلیم کا انتظام کیا، اور اس کے لئے مسلم حکماء و فلاسفہ کی

کتابوں کے ترجیح مغربی زبانوں میں کئے اور ان سے استفادہ شروع کیا، آگے جل کر انہوں نے اپنی کوشش اور محنت سے اس فن میں اتنی ترقی کی کہ شاگردی کے بجائے اسٹادی کے دعویدار ہو گئے، اور اس کو بالکلیہ اپنا فن مان کر دنیا سے بھی منوانے کی کوشش کی، اسی دور میں مسلمانوں میں طوائف الملکی پھیلنی شروع ہوئی، اور طب، ہدایت اور ہند سہ کے علاوہ خاص اسباب کی بناء پر دوسرے علوم و فنون کی طرف ان کی تجرباتی توجہ نہ ہو سکی، نتیجہ کے طور پر اس فن میں یورپ کو خاص فہرست ملی، اور مسلمانوں کا دراثہ کلیسا کی میراث بن گیا۔

اس بات کا اعتماد نہ کرنا حقائق سے چشم پوشی ہے کہ یورپ نے حکمت و فلسفہ اور سائنس میں ترقی کرنے کے اس کوکہیں سے کہیں پہنچا دیا، جس طرح مسلمانوں نے اپنے دور اقبال میں نے انکاہ و نظریات اور تجربات سے آئندہ نسلوں کے لئے نئی نئی راہیں کھولیے جن پر یورپ کے علماء حکما رجل کر آج اس منزل پر پہنچے ہیں، اس اعتماد کے باوجود ہم اپنی میراث سے دست بردا ہوئے گوتیار نہیں ہیں، مگر ہمارا ایک طبقہ یورپ سے مطبوعیت اور اپنی تاریخ در دایت سے جہالت و محرومی کی بنا بر جذہ ذہنی و فکری الlass میں بدل دیتے ہیں اور تجھنما ہے کہ فلسفہ و سائنس کی تمام ثروتیں یورپ کی دین ہیں، اور ان میں ہمارا کوئی حصہ نہیں ہے، خاص طور سے جدید تعلیمیں اپنے گروہ اسی ذہنی و فکری مرضی میں زیادہ مبنی ہے۔

ہمارے مخدوم و نیز رُگ جناب مولیانا ابوالاہیم عدادی جامعی صاحب ہمارے بہترین شکریہ کے مستحق ہیں کہ انہوں نے "ہمارے نامور قدیم سائنسدان" کے نام سے یہ کتاب تکمیل کر ذہنی مرتضیوں کے لئے نسخہ شفا تجویز کیا ہے اور اس کے ذریعہ مسلمان حکما فلسفہ اور سائنسدانوں کے ہاذنہوں کا تعارف نہایت بہترین انداز میں کھانیا ہے، موصوف قدیم و جدید علوم کے جامع اور عالم و معلم ہیں۔ بہبی میں زندگی بھر تعلیمی و تدریسی خدمات انجام دی ہیں، جدید درسگاہوں کے طلب کی نفیات سے اچھی طرح واقف ہیں، ان کی عمر اسی دشت کی سیاہی میں گذری ہے اور انہوں نے اس کتاب کی شروعت شدت سے محسوس کی، اور پھر خود ہی آگے ٹڑھ کر یہ فدمت اپنے ذمہ لی، چونکہ موصوف کامیاب مصنف بھی ہیں، اور کئی مقید اور اہم کتابیں تصنیف کر چکے ہیں اسی لئے اس کتاب کے جمع و ترتیب میں بڑی سلیقہ مندی سے کام لیا ہے اس کے کئی اجزاء مختلف اخبارات و رسائل میں شائع ہو کر دادخیں حاصل کر چکے ہیں سے

اس کتاب کی ضرورت و اہمیت اور افادیت شدت سے محسوس کی جا رہی تھی ۔ اب  
اس کی اشاعت کی باری آرہی ہے، امید ہے کہ اس کتاب کے شایان شان اس کا استقبال  
کیا جائے گا، اور علمی و تعلیمی حلقوں میں اس کو قبول عام و نام حاصل ہو گا۔

قاضی اطہر مبارک پوری بیٹی

۱۵ رمضان ۱۴۰۳ھ

۲۶ جون ۱۹۸۲ء

## ہمارے نامور سائنسدان

### ۱۔ مطلച

سائنس دان۔ حکیم

قدیم زمانے میں لفظ سائنسدان (SCIENTIST) کی اصطلاح تو نہ تھی، مگر ہر وہ عالم و فاضل جو علوم و فنون میں کامل جماعت رکھتا تھا۔ نایاں حیثیت کا وہ ماںک ہوتا تھا، اور اسے «حکیم» کے نام سے پکارتا تھے۔ یہ خطاب صاحب علم و فضل کے لئے خاص تھا۔  
اس دور میں حکیم کے لئے لازم تھا کہ وہ علم سینیت اور رنجوم، علم کیمیا، علم اجسام اور بدن سے متعلق جملہ تشریفات اور اس کے علاج، دواؤں اور جرمی بولیوں کے خواص اور ان کے استعمال کے طریقے اور سب باتوں سے نصف واقف اور ماہر ہونا بلکہ وہ ہر علم و فن میں کمال رکھتا۔ نایاں ہوتا، نیز اس کا علم حاضر ہوتا تھا۔

حکماء کے اس علمی ذوق و شوق اور حوصلوں میں اور اضافہ ہو جاتا جب ان کے نذر دان انھیں مل جاتے، اس دور میں جب وہ امراض، فرماء اور شاہی درباروں میں پہنچ جاتے ان کی قدر و منزکت بہت بڑی تھی۔ وہ علمی بحث و مباحثے اور مناظر سے بھی ہوتے اور وہ العامت اگر امانت سے بھی نوازے جاتے۔ ان کی عزت اور وقار میں بہت اضافہ ہو جاتا۔ خواص تو خواص، عوام ان کو سرا اور آنکھوں پر بٹھاتے تھے۔ معاشرہ میں وہ نایاں حیثیت رکھتے تھے۔

«حکیم» کی محترم شخصیت پورے معاشرہ میں نمونہ سمجھی جاتی تھی۔ لوگ فکر دنیا سے اسے بے نیاز رکھتے تھے۔ تاکہ وہ بے فکر اور آزاد ہو کر اپنے علمی متنازع میں ہمہ تن منہ وفت رہے۔ اور وہ کس دنکس کو اس سے فیض پہنچتا رہے۔ مکر رفتہ رفتہ «حکیم» کی اصطلاح «سوزوی» سے بدل گئی اور پھر تین ان مطلاعیں الگ الگ بول گئیں: عالم، حکیم، الحبیب، اور سوزوی۔

محجے سمجھن کا یہ واقعہ خوب یاد ہے۔ دروازے پر مدرسہ تھا۔ ایک مولوی صاحب تھے۔ ہندو مسلمان سب کے پیچے پڑھتے تھے۔ گاؤں کے ہندو مسلمان سب ان مولوی صاحب کی حد سے زیادہ عزت کرتے تھے، گاؤں میں ان کی بڑی نمایاں حیثیت تھی۔ مولوی صاحب کی بکریاں تھیں، وہ دن بھر کلی تبرقی پھر تی تھیں، کھیتوں میں بھی جا پہنچتیں، مگر کوئی نہ ان بکریوں کو مارتا تھا اور نہ موئی خانہ پہنچاتا تھا۔

مولوی صاحب جس طرف سے گزر جاتے لوگ ادب سے کھڑے ہو کر سلام کرتے، ان کے لئے آنکھیں بچاتے اور مولوی صاحب دعائیں دیتے چلے جاتے تھے۔

گاؤں کے امیر و غریب، کسان و مزدود رسمب اپنی اپنی حیثیت کے مطابق ہر فصل پر اناج اور ہر تینوں پر کچھ نقد مولوی صاحب کو نذر انہ پیش کرتے، ان کی دعائیں اپنے لئے باعث برکت اور معادت اور ذریعہ نجات سمجھتے تھے۔ مختصر یہ کہ مولوی صاحب دنیادی فنکر دن اور پیٹ دھنڈوں سے بالکل آزاد تھے۔ کسی زہین دانیا بڑے سے بڑے افسر کی وہ عزت اور وقت نہ تھی جو گاؤں میں عزت اور بلندی مولوی صاحب کو حاصل تھی۔

پاں تو میں لفظ حکیم اور سامنہ داں پر گفتگو کر رہا تھا، قدیم زمانے میں حکیم کا لفظ جامع تھا۔ اور وہ لوگ جو علوم و فنون کے ماہر ہوتے ہیں ان کے لئے یہ لفظ مخصوص تھا۔ اُس قدیم دور میں سامنس کی مشہور شاخیں یہ تھیں۔ علم ریاضی، علم ہدیت و نجوم، علم کیمیا، علم لمب اور حیاتیات۔ جن میں علم ریاضی، علم ہدیت و نجوم اور طب کو خاص اہمیت حاصل تھی۔ اس لئے پورے اسلامی دور میں جن سائنس دانوں نے کام کیا، علم کے دربار میں باریاب ہوئے اور نام پایا، ان کی اکثریت علم ریاضی، علم ہدیت و نجوم اور فن طب سے متعلق تھی۔

سامنس کی ایک اہم شاخ علم ہدیت و نجوم (ASTRONOMY) بھی ہے جو آجرام ننکلی یعنی چاند، سورج اور ستاروں کے مشاہدے سے متعلق ہے اور اسی وجہ سے اس علم کو فلکیات بھی کہتے ہیں۔ اس قدیم دور میں بادشاہ، امیر، اہل علم و فن اور شوام کو فلکیات اور علم نجوم سے بھیشدہ تھیں۔

لیکن یہ واقعہ ہے کہ، لمانوں نے اپنے عروج کے زمانہ میں مطالعہ افلاؤں کے مسلسلہ میں پتنا شغف دکھایا اور کام کیا۔ اس کی نظریہ نہیں ملتی۔ اسی فلکیات کی ایک شاخ علم نجوم بھی سے۔

محمود غزنوی کا دربار مہرین علم و فن سے فامی تھا۔ لوگ ڈرتے تھے۔ بادشاہ کو خیال ہوا: بیرادر بار علماء، فضلاء اور حکماء سے خالی ہے۔ ابو ریحان الیروینی کو اس نے بلایا۔ خوف سے وہ نہ گیا اور انکھاں کر دیا، اتفاق سے ایک بار الیروینی محبود غزنوی کے متابویں آگیا۔ حکم دیا! اس کی کمردن اڑادو! الیروینی نے نذر ہو کر فوراً جواب دیا: "اسے بادشاہ میں علم نہ خوم کا مامہر ہوں! ہر بادشاہ کو میری ضرورت ہوتی ہے۔"

محبود غزنوی رُک گیا اور اپنے مصاہبین میں الیروینی کو شامل کر لیا، الیروینی اسے مشورے دیتا، اسی دور میں وہ ہندوستان آیا، الیروینی کو ہندوستان سے ٹری دچپی تھی۔ وہ ہندوستان کے علم و فن سے متاثر تھا، یہاں رہ گیا۔ فتوح اور بناءں میں رہ کر پندتوں کی خدمت کی، چیلابنا اور سنسکرت زبان سیکھی، یہاں کے علوم و فنون کا مطالعہ کیا اور کتاب ہند لکھی۔ کتاب ہند کے ترجمے ہرزبان میں ہو چکے ہیں۔

آج سائنس کا در در ہے، حالات بدل گئے ہیں۔ علوم و فنون میں بہت وسعت پیدا ہو گئی ہے، علوم و فنون کی نئی نئی شاخیں نکل آئی ہیں، اور اب ایک شخص پہلے جیسا جامع العلوم نہیں بن سکتا، آج کا بھوں میں ایک شخص صرف تجربے اور مشاہدے کرتا ہے مگر ذوق و شوق بے نہیں صرف امتحان میں کامیابی حاصل کرنے کے لئے اور بس!

قدیم دور میں ایک حکیم مکمل سائنسدار ہوتا تھا، وہ نہ محتاج ہوتا تھا اور نہ دنیا کے یچھے بھاگتا تھا، مگر آج کے دور میں وہ اپنی ڈگریاں لئے ادھر ادھر ڈرتا ہے اور کوئی اسے پوچھتا نہیں۔ عربی زبان کی تعلیم اور بزرگوں کی صحبت نے مجبور کیا کہ قدیم دور کے مسلم سائنسداروں کے کچھ مالات جمع کرنے کی کوشش کی جائے۔ بیسی اور حیدر آباد دکن کا ماحول وار الْتَّجَمَہ اور دیگر بہت سی ہمولتوں کے سبب کام شروع کر دیا اور مسلسل وس پندرہ برس کی کوششوں سے اللہ نے کامیابی کے یہ دکھائے۔ پچاس سے اوپر مسلم سائنسداروں کے حالات مرتب کئے جو آج پیش ہیں الْهُدَیۃُ اس کتاب کا خاص مقصد یہ ہے کہ ہم اپنے ٹرے بزرگوں کے کام اور کارناموں سے واقف ہو کر اپنے حوصلے ٹڑھائیں، قومی سر بلندی کا جذبہ ابھرے اور علوم و فنون کو اپنا سرمایہ سمجھیں۔ نیز پر پ اور امریکہ کے دانشوروں کی "ہمہ دانی" کا ملسم نٹ، اہل شرق اپنے بزرگوں پر فخر کریں، ان میں احساس کتری نہ پیدا ہونے یا کے۔ والفضل بعید اللہ!

ابراهیم عادی ندوی

## ام خالد بن يزید ستمہ حصہ

**تعارف:**۔ خالد کو علم کیمیا سے ناص دلچسپی تھی اور علم بیان سے بھی رکھا دیتھا۔ وہ شاہی خاندان سے تھا۔ شاہانہ کرود فراس کے هزار میں ہونا چاہیے تھا۔ مگر خالدان سب تصنیع کی باتوں سے درستھا۔ عالم اسلامی میں خالد پہلا سائنس واس اگر رہا ہے۔ اس نے کئی فنی کتابوں کے ترجمے کرائے اور علم بیان میں کرہ، بھی جنوا بیا۔ آسمان کا یہ کرہ، خالد کی ہدایت کے مطابق تیار کیا گیا تھا۔ یہ دھات کا تھا۔

**ابتدائی زندگی، تعلیم اور تربیت:** خالد بن يزید بنو امیہ کے شاہی خاندان سے تعلق رکھتا تھا۔ شاہی محل میں پر درش ہوئی اجھی تعلیم و تربیت حاصل کی، لیکن عربی دل و دماغ پر شاہانہ تکلفات بار تھے، اس لئے تاج و تخت سے محروم رہا، لیکن علمی دنیا میں اپنے کاموں کے سبب مشہور ہوا۔

**علمی خدمات اور کارنامے:** خالد کو اپنی ناکامی بر کچھ افسوس نہ ہوا، اس نے علمی کتابوں کا مطالعہ شروع کیا اور کیمیا سازی سے دلچسپی لینے رکھا۔ سونا بنانا کی دھن میں اس نے بچھ جڑی بوٹیاں بھی جمع کیں۔ اور تجربے کئے لیکن سونا نہ بن سکا۔ لوگوں نے خالد سے پوچھا: آخر کیوں اس لایچے میں اپنا وقت ضائع کرتے ہیں! خالد نے جواب دیا: میں چاہتا ہوں کہ اپنے دوستوں کو خوب انعام و اکرام دون کرو دو و ولت سے بے نیاز بوجا بیں۔

خالد کو علم علب سے بھی دلچسپی تھی۔ خالد نے ملک مصر اور امکندریہ سے کئی اہل علم بلاد کے، وہاں سے علمی مسائل پر بحث کرتا تھا، اس نے اپنی قابلیت میں خاصہ اضافہ کر لیا۔ خالد نے ان علماء سے کئی علمی کتابوں کے ترجمے بھی کرائے، علمی دنیا میں یہ اس ذر کا سب سے

پہلا ترجمہ تھا۔ اسے علم ہدیت سے بھی لگا دیا تھا، اس نے ایک کردہ "بھی تیار کیا تھا۔ خالد علم و فن کا بڑا دل دادہ تھا، علم کیمیا (CHEMISTRY) سے فطری شوق رکھنے والا اس دور کا پہلا دانش درستہ تھا، سائنس کی کتاب میں پہلناام اسی کا نظر آئے گا۔

## ۲۔ ابواسحاق ابراہیم بن جندب

**تuarf** ابراہیم بن جندب اجرام فلکی کے مشابہے میں مہارت رکھتا تھا، اس نے فلکیات (ASTRONOMY) میں تحقیقات کیں۔ علم نجوم میں بھی ماہر تھا اور وہ ایک صنایع بھی تھا، چنانچہ اجرام فلکی کے مشابہے کے لئے اس نے اپنے ذہن و دماغ سے ایک آله "اصطرباب" ایجاد کیا۔ اس کے ذریعہ فاصلہ کی پیمائش بھی کی جا سکتی تھی۔

ابراہیم بن جندب نے ۱۴۳۲ء میں اس طرف توجہ کی اور گلیلو اٹلی کا باشندہ (15۶۳ء) ۱۴۳۲ء میں گزر رہے جسے دوربین کا موجود کہا جاتا ہے! اس نے اسی اصطرباب کو ترقی دے کر ایک اجھا آلہ بنادیا، اس لئے گلیلو کو موجود تو نہیں کہا جا سکتا۔

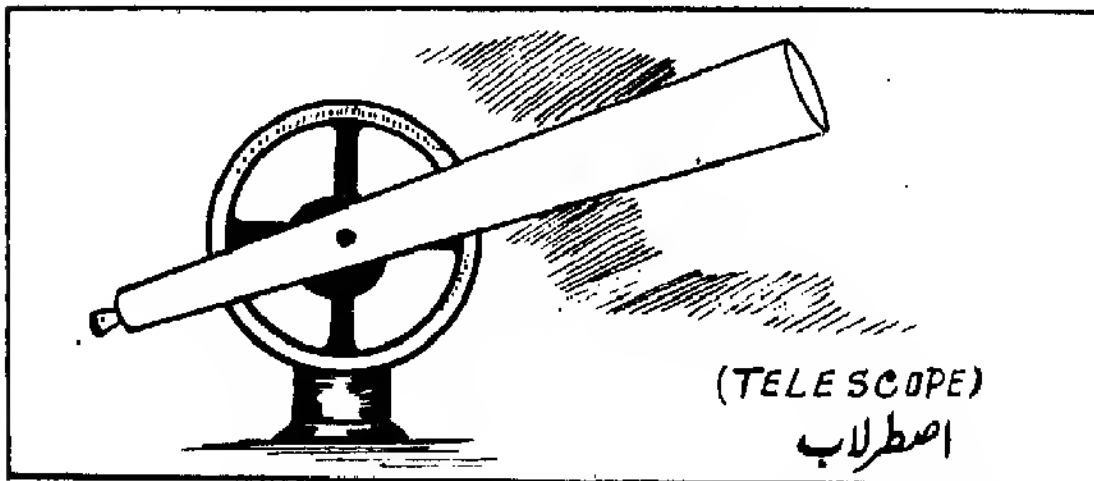
**ابتدا فی زندگی تعلیم اور رز** کی شاندار اور دیسی تعریف مکمل کر لی، اور اب علم و فن کے باغ میں بہار آنے کو تھی۔ ابراہیم بن جندب غریب طالب علم بغداد کے سرچشمہ علم و فن سے یہاں بہار ہے جلد ہی اپنی تعلیم مکمل کر کے مشابہے اور تحقیق میں مصروف ہو گیا۔ اسے علم ہدیت سے دیپسی تھی اور اس نے اس فن میں اپنے کمال کا مظاہرہ کیا۔

**علمی خدمات اور کارنامے** ابراہیم بن جندب نے علم ہدیت کے مطالعے کے ذریعہ اجرام نلکی کا مشابہہ شروع کیا۔ جلد ہی وہ فلکیات

(ASTRONOMY) میں مشابہے کے ذریعہ نئی نئی تحقیقات کر لے لگا۔ وہ دنیا کا پہلا عالی دماغ نجومی (ASTROLOGER) تھا۔ ماہر صنایع میکانیک (MECHANICS) ہونے کے سبب اس نے چاند تاروں اور اجرام فلکی کے صحیح مشابہے کے لئے ایک نیا آلہ ایجاد کیا۔ اس الٹ کھے آله کو اصطرباب کا نام دیا گیا۔

اصطرباب ایک قسم کی دوربین (TELESCOPE) تھی اس دوربین کے ذریعہ بکسانی

پہاندشарوں کا مشاہدہ کیا جاسکتا تھا اور ان کے فاصلے کی پیمائش کی جاسکتی تھی۔ اصطраб کی بنادٹ اس طرح تھی کہ اس میں دو نلکیاں تھیں، ایک نلکی اپنی جگہ پر نصب ہبھی فٹ رہتی تھی اور دوسری نلکی اپر کی جاسکتی تھی اور د ابھیں بائیں حرکت کر سکتی تھی۔ یہ نلکیاں ایک اوپنجے (STAND) یعنی تپانی پر لگادی گئی تھیں۔ عماں بات فلک کے مشاہدے کے لئے یہ پہلی سیدھی سادھی دوربین تھی۔



حقیقت یہ ہے کہ دوربین کا موجد ابو ایم بن جندب تھا۔ اس کے بعد پستہ دماغ نے ضرورت سے مجبور ہو کر ایک نئی چیز بنائی اور اس سے فائدہ اٹھایا۔ ضرورت ایجاد کی جاتا ہے۔ کلیلو (اطلی ۱۵۶۲ء مسند) جس کو دوربین کا موجد کہا جاتا ہے، اس لے اسی تصور کو لیا اور اصطرباب کو ترقی دے کر ایک ایسا آلم بنایا جس میں دیگر سہولتیں بھی پیدا کر دی گئیں اس لئے کلیلو کو موجد تو نہیں کہا جاسکتا۔

## ۳۔ نوبخت اور فضل بن نوبخت

۱۵۶ء مسند ۱۹۴ء مسند

ابو جعفر منصور (خلیفہ عباسی) کو عمارت سے دیپسی تھی۔ اس نے بغداد کو ایک نئے تعارف پلان کے مطابق نئے سرے سے تغیر کرنا اجاہا۔ انجینئروں کی ایک جماعت اس مسئلے میں مقرر کی گئی۔ نوبخت اور فضل بن نوبخت یہ باپ اور بیٹے اس کام کے لئے نگران تھے۔ یہ دونوں بامال بول انجینئر تھے اور ان میں نظم و خبط کی بھی صلاحیت اور قابلیت تھی۔ شاہی دربار کی خاص عمارت کا لندن زمین سے دو سو چالیس فٹ بلند تھا اور اپر ایک سور

۳۰

کا مجسم نصب تھا۔ فضل بن نویخت نے اس فن کی تعلیم اپنے والد سے حاصل کی تھی اور اپنی سلاجیتوں سے بہت کام کئے۔ اسی دور میں کتب خانہ بھی قائم ہوا۔ فضل بن نویخت نے کتابیں جمع کر کے ان کی فہرست تیار کی۔ دنیا کا بہ پہلا باقاعدہ شاہی کتب خانہ تھا جو حکومت وقت نے تعمیر کرایا اور اخراجات برداشت کئے۔ ہاردن رشید کے عہد میں بغداد علم و فن کا مرکز بن گیا۔ نویخت بغداد کا معمار ہے۔ اسی ہوشیار انجینئرنگے عمارتوں ابتدائی زندگی تعلیم و تربیت کا پلان بنایا اور تغیرات میں نمایاں دستہ ایسا عراق میں بنا عباس کی حکومت مستحکم ہو چکی تھی۔ اس اہم اور بڑے کام کے لئے تجربہ کار ہوشیار انجینئروں کی ضرورت تھی۔ نویخت نے اس کام کو نہایت عمدگی سے انجام دیا۔

نویخت نہایت ذہین، باصلاحیت اور محنتی نوجوان تھا۔ ابتدائی تعلیم و تربیت معمولی مدارس میں حاصل کر کے مطالعہ میں مصروف موکل۔ علم ہیئت اور دیگر علوم میں مہارت پیدا کی۔ نویخت کو انجینئرنگ سے وچھی تھی، اس نے عمارتوں کے پلان بنانے اور تعمیر کے فن میں کمال پیدا کیا۔

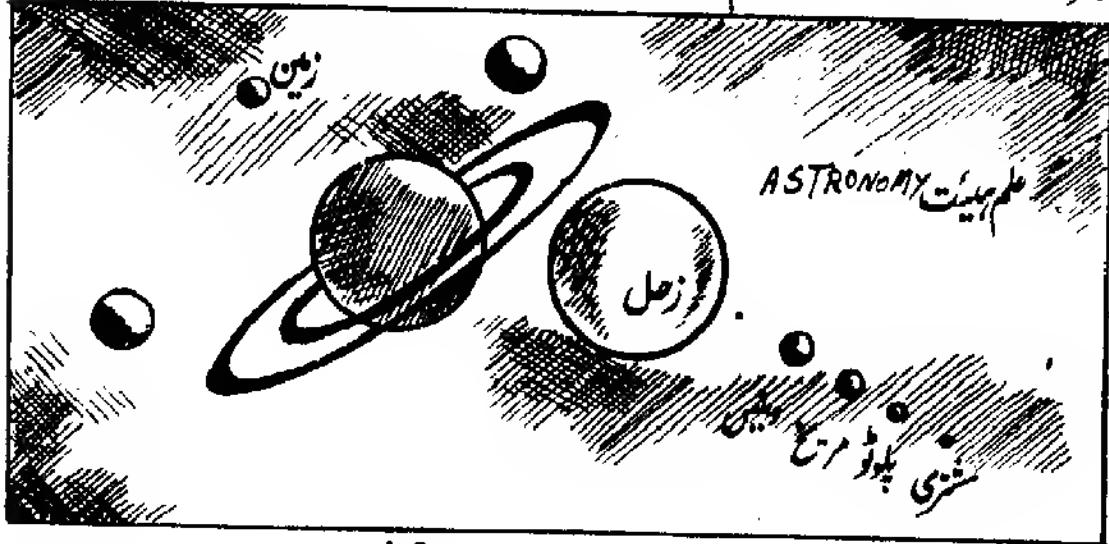
خلفیہ جعفر منصور کو متعدد انجینئروں کی ضرورت تھی۔ ان میں نویخت بھی منتخب کیا گیا۔

**کام اور کارناٹ** نویخت بہت ہوشیار رسول انجینئر اور سیپیائشن کرنے والا (SURVEYER) تھا۔ مکمل شہری آبادی کی پلاننگ میں اسے بڑی مہارت حاصل تھی۔ غور و فکر کے بعد بادشاہ کی خواہش کے مطابق شہر بغداد کا مرکز در پلان بنایا اور پورا نقشہ تیار کیا۔ کہتے ہیں کہ شاہی دربار کی گنبد نما عمارت زمین سے کوئی دوسوچالیس فٹ بلند تھی وسیع و عریض اس عمارت کے اوپنے اور شاندار گنبد پر ایک شہسوار کا مجسم نصب تھا، یہ مجسم وحات کا تھا، شاہی محلات، باغات اور دیگر عمارتیں ایک گل دستے کی طرح باہم مناسبت سے بنی ہوئی تھیں۔ نویخت اور اس کے معادن انجینئروں نے بغداد کی پلاننگ میں اپنے کمال فن کا مرظا بھر کیا تھا، اور اس میں شک نہیں کہ اس وقت کی دنیا میں یہ انہیں تھیں اور یہی بغداد آئندہ الٹ لپک کی کہانیوں کا مرکز بنا۔

## فضل بن نویخت ستمہ

فضل قابل باپ کا ہونہار بیٹا تھا، تعلیم اپنے قابل باپ سے حاصل کی اور مطالعہ میں

مصروف ہو گیا۔ وہ جلد ہی علم ہدایت میں پکتا تھے روز گارب ن گیا، اور شہر کی تعمیر میں اپنے والد کے ساتھ کام کرنے لگا۔ وہ علم ہدایت میں بھی اپنے والد کی مدد کرتا اور مشاہدہ افلاک میں ساتھ رہتا۔ علمی خدمات اور کارنامے فضل علم ہدایت کا ماہر تھا، اس نے کئی علمی اور فتنی کتابوں کتابوں کو تلاش کر کے لاتا اور ان کو اپنے کتب خانے میں بڑے ڈھنگ سے ترتیب کے ساتھ رکھتا۔ بغداد علم و فن کا مرکز بن گیا تھا، ہارون الرشید کا ہمدرد تھا، اسے کتابوں سے خاص دلچسپی تھی، شاہی کتب خانے کی ابتداء رہو چکی تھی، بادشاہ نے فضل کو شاہی کتب خانے کا ہمتمن اور نگران مقرر کیا۔ فضل نے شاہی کتب خانے میں کتابوں کو ترتیب سے رکھا، رجسٹر بنایا اور کتابوں کی فن وار فہرست بنائی۔ یہ اس دور کا عظیم کتب خانہ بن گیا، اور یہ دوناہ کا پہلا کتب خانہ تھا۔



## ۱۹۶ سم۔ ماشار اللہ سنبھلہ

**تعارف** ماشار اللہ بھی اچھا سول انجینئر تھا۔ انجینئروں کی جماعت میں اس کا سمجھی نام آنا تھا۔ ماشار اللہ کو علم ہدایت سے بھی اچھی دلچسپی تھی۔ اس نے فن ہدایت میں اپنے مشاہدے اور تجربات جمع کر کے ایک ضخیم کتاب بھی اس فن میں مرتب کی۔ اس کتاب میں ستائیں ابواب ہیں، اور یہ نادر معلومات کا مجموعہ ہے۔ اس کا ترجمہ پندرہ صدی عیسوی میں لاطینی میں شائع ہوا تھا۔

**ابتدائی زندگی، تعلیم و تربیت** ماخار اللہ کا نام بھی شہر بغداد کے معماروں میں آتا ہے۔ یہ غریب گھر اے کا مزار لڑکا تھا۔ اسے علم کا بہت

شوقي خنا۔ تعلیم مکمل کر کے مطالعہ میں صرف ہو گیا اور مختلف علوم خصوصاً علم ہدایت اور پلاننگ میں کمال پیدا کیا، اپنی اس قابلیت اور عمدہ صلاحیت کی وجہ سے وہ شاہی دوستار تک پہنچا، اور خلیفہ جعفر منصور کے رضا صاحبین میں شامل ہو گیا۔

بغداد کی تعمیر نو میں جب انجینئروں کا انتساب ہونے لگا تو اس جماعت میں ماشا راشد کو بھی بادشاہ نے شریک کر لیا۔ فضل بن ذبحت کی طرح ماشا راشد نے بھی ہارون رشید کا دو دلیکھا۔ ماشا راشد انجینئرنگ کے فن میں کمالِ مہارت رکھتا تھا۔ بغداد علمی خدمات اور کارنامے کی تعمیر جدید میں اس کا نام بھی سرفہرست نظر آتا ہے۔ وہ شروع سے آخر تک تعمیرات میں شریک رہا۔

اصطراحت (دورہ میں) وجود میں آچکا تھا۔ اصطراحت کے ذریعہ اس نے آسمان کے مجازیہ کا مطالعہ بڑے غور سے کیا اور فن ہدایت پر اپنے تجربات اور مشاہدات کی روشنی میں ایک مستند کتاب مرتب کی، اس فن پر یہ ضخیم کتاب دور عباسی میں علم ہدایت کے ضمنوں میں پہلی تصنیف تھی۔ اس کے ستائیں ابواب ہیں۔ یہ نادر معلومات کا مجموعہ ہیں۔

ماشا راشد کی اس ضخیم کتاب کا ترجمہ پندرہویں صدی کے لگ بھگ پہلے لاطینی زبان میں ہوا، اور یہ کتاب خاص اہتمام سے شائع کی گئی۔ مغرب کے والنش وردو نے اس سے اچھا فائدہ اٹھایا۔

## ۵۔ جابر بن حیان ۱۹۸

تعارف لئے تھی، آبائی پیشہ عطاری تھا (دواں یعنی بیکھرا) معمولی گھرانے کا فرد تھا، تعلیم نے اپنی پوری زندگی تجربات میں صرف کر دی۔ جابر بن حیان فن کیمیا کا باوا آدم تعلیم کیا جاتا ہے۔ اسے سونا بنانے کی عجیب

آلہ قرع انبیق اس کی ایجاد ہے۔ دھاتوں کو بھسم کر کے کشتہ بنانے کا طریقہ اس نے بتایا۔ کشتہ کا وزن بڑھ جاتا ہے اسی کی دریافت پر کئی ادھوں بھی اس نے بتائے ہیں۔

ابتدائی زندگی، تعلیم و تربیت جابر بن حیان کیمیا (CHEMISTRY) کا با دادا دم تعلیم کیا جاتا ہے۔ یہ دنیا کا پہلا سائنس دان ہے اور پہلا دانشمند نے علم کیمیا میں تجربات کو ابھیت دی۔

جابر ایک غریب اور معمولی گھرانے کا بڑا تھا۔ آپ ان پیشہ عطاری دو دینیں بیٹھا۔ باپ کسی جرم میں چھانسی پر لٹکا دیا گیا۔ تعلیم جابر کی تعلیم و تربیت کا بوجھ سب ماں پر آن پڑا۔ ابھی جابر کم عمر ہی تھا کہ کوفہ کے باہر دیہات میں اپنے خاندانی رشتہ داروں کے باں بھجوادیا گیا۔ دیہات میں اس نے آزادانہ بھین کے دن گزارے، تعلیم بالکل معمولی رہی۔ سن شعور کو پہنچا تو کوفہ کا ماحول علمی تھا۔ یہاں کے علمی ماحول سے وہ متاثر ہوا اور اسے تعلیم حاصل کرنے کا شوق پیدا ہوا۔ مدرسہ میں داخل ہو کر اس نے مرقدہ تعلیم ختم کی۔ یہ اس کی جوانی کا زمانہ تھا۔ طبیعت میں تلاش و جستجو کا مادہ بہت تھا۔ اب سونا بنانے کا سبوا اس کے سر میں پیدا ہوا۔

جابر نے کیمیا گری کی دھن میں دواؤں کی فاصیتیں معلوم کر لئے کی گوشتیں شروع کر دیں۔ پھر قسم کی دھات لئے کر طرح طرح کی جڑی بوٹیوں کے ساتھ پھونکنے لگا۔ اس بامگھر تجربہ خانہ بن گیا۔ وہ ہمہ وقت نئے تجربے میں مصروف رہتا تھا۔

سونا بنانے کی دھن اور نئے تجربات نے جابر کے شوق کو اور ابھارا، علم کیمیا پر اس نے بہت تجربے کئے۔ اس لئے اسے علم کیمیا کا موجودہ بنادیا۔

جابر کے تجسس ذہن و دماغ نے بہت سی نئی چیزیں ایجاد کیں، اور اس فن میں وہ خلاصہ مشہور ہو گیا۔ یہاں تک کہ اس کی شہرت بغداد تک پہنچ گئی۔ ہارون الرشید کا زمانہ تھا۔ اور جعفر برمی وزیر اعظم، جوابل علم و فضل کا بڑا اقدر دان تھا۔ جعفر برمی نے جابر کو بغداد آنے کی دعوت دی۔ جابر دہاں گیا، دربار میں اس کی بڑی قدر ہوئی۔ بہت کچھ انعام داکرام سے نواز آگیا۔

**علمی خدمات اور کارنامے** جابر بن حیان علم کیمیا کا موجودہ تعلیم کیا جاتا ہے اس نے کیمیا دی تجربے (EXPERIMENT) میں کمال پیدا کر کے اس کے نکات بیان کئے، اصول اور قاعدے مرتب کئے جو آج بھی مستعمل ہیں۔

۱۔ عمل تصنیفہ یعنی دواؤں کا جوہراڑانا (SUBLIMATION) اس طریقے کو سب سے پہلے

اسی جابر نے اختیار کیا، تاکہ رطیف اجزائوں کو حاصل کر کے دواوں کو مزید موثر بنایا جا سکے، اور محفوظ رکھا جا سکے۔

۲۔ جابر نے قلماوگرنے (CRYSTALLISATION) کا طریقہ بھی دریافت کیا اور اس نے طریقے سے دواوں کو قلما کیا۔

۳۔ فلٹر کرنا اسی نے بتایا اور اس کا طریقہ ایجاد کیا۔

۴۔ محقق جابر نے نین قسم کے نمکیات بھی معلوم کئے۔

۵۔ سب سے بڑا کارنامہ اس کا تیزاب ایجاد کرنا ہے۔ اس نے کئی قسم کے تیزاب بنائے تیزاب بنانے میں اس نے گز چکی شہرا ہیر اس اور نوشادر کو مناسب انداز سے استعمال کیا تیزاب بنانے میں ایک بار اس کی مغلی بھی جبل گئی تھی۔ جابر نے ایک ایسا تیزاب ایجاد کیا جو سونے کو بچلا دیتا ہے۔

۶۔ عالی دماغ جابر نے دھات کو مجسم کر کے کاشتہ بنانے (OXIDATION) کا نازک طریقہ دریافت کیا، کسی دھات کو بڑی بوٹیوں کے ساتھ کس طرح آپنے دے کر مجسم کرتے ہیں اس میں صیعہ اندازے اور تجربے کی ضرورت ہے۔

۷۔ جابر نے معلوم کیا کہ دھات کا کاشتہ بنانے سے اس کا وزن کچھ بڑھ جاتا ہے یہ اس کی تحقیق ہے۔

۸۔ جابر نے لوہے پر تجربے کئے اور بتایا کہ لوہے کو کس طرح صاف کر کے فولاد بنایا جاسکتا ہے۔ جابر نے بتایا کہ

۹۔ لوہے کو زنجیر سے کیسے پچایا جاسکتا ہے۔

۱۰۔ اس نے مومن جامہ (وہ کپڑا جس پر پانی کا اثر نہ ہو) بنایا تاکہ پانی یا رطوبت سے چیزوں کو خراب ہونے سے بچایا جاسکے۔

۱۱۔ جابر نے چڑی کو رنگنے کا طریقہ دریافت کیا۔

۱۲۔ اس نے بالوں کو کالا کرنے کے لئے خضاب کا نسخہ تیار کیا۔

۱۳۔ جابر کی ایک بڑی اور مفید ایجاد قرع انبیت ہے (DISTILLATION APPARATUS) یہ حرق کھینچنے کا آلہ ہے اور یہ آج بھی مستعمل ہے اس آلات کے ذریعے مرق کشید کرنے سے بڑی بوٹیوں کے رطیف اجزاء آجاتے ہیں اور اس کے اثرات محفوظ رہتے ہیں۔

جا بر نے معدنی تیزاب ایجاد کیا، ایک موقع پر وہ اپنے تجربات لکھتا ہے:-  
 ”میں نے پہلے قرع انبیق میں سختی بچھنگری، ہیر اس اور قلمی شورہ ڈالا  
 (وزن کے ساتھ) اور اس کے منہ کو انبیق کے ساتھ بند کر دیا، پھر اے  
 کوکوں کی آگ پر رکھا، ذرا دیر بعد میں نے دیکھا کہ حرارت کے ملے سے انبیق  
 کی نلی سے بھروسے رنگ کے بخارات نکل رہے ہیں۔ یہ بخارات اندر ہی  
 اندر اس برتن میں گئے جوتا نہیں کا تھا۔ یہ بخارات وہاں ٹھنڈے ہو کر مانع  
 (یا) کی حالت میں آ جاتے ہیں۔ لیکن اس تیز ماٹ نے تابنے کے برتن  
 میں سوراخ کر دیا۔

اب میں نے اس ماٹیع کو جاندی کی کٹوری میں جمع کرنے کی کوشش کی،  
 اس میں بھی سوراخ ہو گئے، پھرے کی تحلیل نما بوقتی بنائکر جلدی سے اس میں جمع  
 کرنا چاہا لیکن وہ بھی بیکار ہو گئی۔ خود قرع انبیق کو بھی اس سے نقصان  
 پہنچا، میں نے اس تیز ماٹ کو انگلی لگائی تو سیری انگلی جل گئی اور کمی  
 روز مجھے تخلیف مر ہی۔

میں نے اس ماٹیع کا نام تیزاب رکھا۔ اس میں قلمی شورے کا جز تھا اس نے اس  
 خی چیز کا نام قلمی شورے کا تیزاب رکھا۔ (NITREC ACI 15)

اپنے تجربات بیان کرتے ہوئے وہ آگے لکھتا ہے:-

”قلمی شورے کا تیزاب اتنا تیز تھا کہ کوئی برتن نہ پچ سکا۔ صرف دو چینوں ایسی  
 ملیں کہ یہ تیزاب ان پر اپنا اثر نہ دکھاسکا اور سوراخ نہیں ہوا۔ ایک تو سونے  
 کا برتن تھا۔ دوسرا نے شیشے کا برتن تھا۔

ایک اور تجربے میں وہ بیان کرتا ہے:-

”میں نے جتنی بار بھی گندھک اور پارے کے کیمادی ملاپ کی کوششیں کیں۔  
 اس کے نتیجے میں ہمیشہ شنگرف (C1NNABR) محاصل ہوا۔“

دھاتوں کے متعلق اس نے اپنا یہ نظریہ قائم کیا کہ سب دھاتیں گندھک اور پارے سے بننی  
 ہیں، وہ اپنی کتاب میں لکھتا ہے:-

”گندھک اور پارہ یہ دونوں جب بالکل خالص حالت میں کیمادی طور پر مل

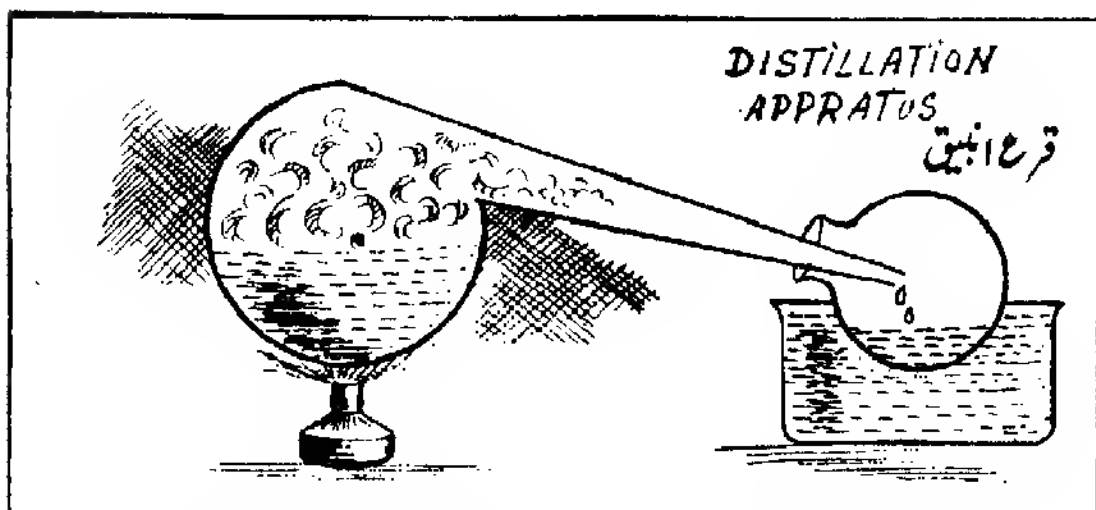
۴۶

جاتی ہیں تو قیمتی ترین دھات یعنی سونے کی شکل اختیار کر لیتی ہیں۔ لیکن جب وہ غیر خالص حالت میں کم یا زیادہ، کیمیا دی طور پر ملتی ہیں تو دیگر کنافتوں کی موجودگی اور مقدار کی کمی بیشی کے سبب دوسری دھاتیں مثلًا چاندی، سیسہ، تانبہ یا لوہا بن جاتی ہیں۔

سائنس میں تجربے کو سہیت اہمیت حاصل ہے، جابر لکھتا ہے:-  
 ”کیمیا میں سب سے ضروری بات ”تجربہ“ کرنا ہے، جو شخص اپنے علم کی بنیاد تجربے پر نہیں رکھتا ہے ہیشہ غلطی کرتا ہے۔ پس اگر تم کیمیا کا صحیح علم حاصل کرنا چاہتے ہو تو تجربوں کو لازم سمجھو! اور صرف اسی علم کو صحیح جائز جو تجربے سے ثابت ہو جائے۔“

”ایک کیمیا دال (CHEMIST) کی عظمت اس بات میں نہیں ہے کہ اس نے کیا پچھڑا، بلکہ اس کی عظمت اس میں ہے کہ اس نے کیا کیا تجربہ کے ذریعے ثابت کر دکھائے۔“ (EXPERIMENT)

جابر بن حیان اوس پورپ کے دالشور امریکی پر فیسر فلپ لکھتا ہے:-  
 کیمیا گری کے بے سود انہماں سے جابر نے اپنی آنکھیں خراب کر لیں۔ لیکن اس حکیم اور عظیم دانش ورنے کی چیزیں دریافت کیں اور اصلی کیمیا کی بنیاد رکھی۔ اس کا گھر سائنس روڈم (LABORATORY) بنا ہوا تھا۔“



## ۶۔ احمد عبد اللہ حاسب ۲۱۳ھ

تعارف علم ریاضی کا ماهر تھا۔ اس علم میں اس نے کئی نئی دریافتیں کیں، علم مثلث کا محقق تھا، ٹریگونومیریکل نقشہ مرتب کر کے اسے رواج دیا جس سے فنِ انженیریگ میں بڑی سہولتیں پیدا ہو گیں۔ یہ طریقہ آج بھی برداشت ہے۔

**ابتدائی زندگی، تعلیم و تربیت** احمد عبد اللہ فی ریاضی کا ماهر تھا، دلن امran کے کسی علاقے میں تھا مگر بغداد آگیا۔ ہارون الرشید کا زمانہ تھا، ہر طرف علم و فن کے چیزیں تھے، اہل علم و فضل کی قدر دانیوں کے سبب ہر طرف سے صاحبان کمال امداد تے پلے آرے تھے۔ احمد عبد اللہ حاسب نے بھی عزت کی جگہ حاصل کر لی۔ حاسب نے مامون الرشید کا زمانہ بھی دیکھا۔

حاسب کو علم ریاضی سے خاص دلچسپی تھی اور علم حساب میں تو کمال رکھتا تھا۔ اس نے "حساب" کے لقب سے مشہور ہوا۔ یعنی حساب کرنے والا۔

**علمی خدمات اور کارنامے** احمد عبد اللہ حاسب فن ریاضی کا ماهر تھا اور علم مندوسر میں اُسے کمال حاصل تھا۔ اس فن میں اس نے کئی دریافتیں کیں۔ علم مثلث میں ٹریگونومیری (TRIGONOMETRY) کا معنی اور زاویہ کی جگہ مشہور لشستوں میں فصل جیوب (TANGENT - CO. ) کے طریقے دریافت کرنے والا گزر ہے۔ اس نے قاطع (SECANT) کو پہلی مرتبہ علم کیا اور ٹریگونومیری میں اسے رواج دیا۔

حاسب نے علم ریاضی میں ایک بہت بڑا کام کیا کہ اس نے ٹریگونومیریکل نقشہ (TRIGONOMETRICAL TABLES) ٹریگونومیریکل طیبل کے بعد مرتب کیا، اور اسے رواج دیا۔ ٹریگونومیریکل طیبل آج بھی فنِ انجنیرنگ میں بنیادی طور پر کام کر رہا ہے۔ حاسب کا اس فن پر بہت بڑا احسان ہے۔

## ۷۔ عبد الملک اصمی اسناد

عبد الملک اصمی علم حیاتیات ۱۵۰۶ھ سے کمال دل چسپی رکھتا تھا۔ یہ پہلا تعارف سائنسدار ہے جس نے علم الحیوانات پر پانچ کتابیں تصنیف کر کے معلومات کا خزانہ چارے سامنے سمجھ رہا۔ جانوروں کی خصوصیات کا مکمل ماہرناہ انداز ہیں اس نے بیان کر کے جنگل کی زندگی کا پورا نقشہ پیش کر دیا۔ اصمی جانوروں کی زبان بیں واقعات عالم بیان کرنا بے اس کی کتابیں نہایت لچک ہیں وہ شاعر اور ادیب بھی تھا۔ اس کی کتابیں یورپ میں بہت مقبول ہوئیں اور ان کے ترجیح کئے گئے۔

**ابتدائی زندگی تعلیم و تربیت** عبد الملک علم حیاتیات پر غور کرنے والا پہلا سائنسدار گزر رہے۔ اصمی کا خاص وطن توبصرہ تھا ابتدائی تعلیم وہیں حاصل کر کے بقداد آگیا، یہاں مستقل سکونت اختیار کی اور مطالعہ اور تحقیق میں مصروف ہو گیا۔ وہ نہایت ہوش مند، سنبھیڈا اور پاکیزہ ذوق رکھنے والا صاحب علم تھا۔ اصمی کو شعر دست اعری سے کمال دیکھی تھی۔ اس نے ادب کا اچھا مطالعہ کیا، وہ لطائف و ظرائف کے بیان کرنے میں کمال رکھتا تھا۔

اس باکمال نے ہارون الرشید اور مامون الرشید دونوں کا نزد مانہ دیکھا۔ لیکن فالبیا اور بارہ سے غیر متعلق رہا۔

**علمی خدماء اور کارنامے** عبد الملک اصمی اگرچہ فنِ ریاضی کا ماہر تھا مگر اسے علم حیاتیات گزر رہے اس نے علم حیوانات (۱۵۰۶ھ) پر بڑی گھری تحقیق کر کے اپنے مشاہدات اور تجربات قلم بند کئے اور کتاب کی صورت میں مُرتَب کیا۔ اس نے علم الحیوان پر پانچ کتابیں تصنیف کیں (۱) کتاب الخیل (گھورا) کتاب الابل (اوٹ) کتاب الشاة (بھیڑ، بکریاں) (۲) کتاب بیویش (جنگلی جانور اور پہندے) (۳) خلق الالان۔

اصمی نے ان سب جانوروں کی خصوصیات، عادات و اطوار کو بیان کیا ہے۔ اس نے علم حیاتیات کو ان پانچ حصوں میں تقسیم کر کے ہر ایک حصے کے جانوروں کی خصوصیات بیان کی ہیں۔

پانچویں کتاب ان اనزوں پر میں ہے۔ علم حیاتیات میں یہ کتابیں دنیا میں پہلی تصنیف کہی جاتی ہیں۔ اجتماعی ادب کا پائیزہ ذوق رکھتا تھا، وہ اچھا ساتھ اور ادیب تھا، اس کی کتابیں یورپ کے دانشوروں میں بہت مقبول تھیں۔

## ۸۔ بنو موسیٰ شاکر ۱۳۸۴ھ

**تعارف** اور بنو موسیٰ نے متاثر ہو کر اپنی یہ عادت ترک گروہ اور علم ریاضی میں مطالعہ شروع کیا۔ رفتہ رفتہ علم ہند سہ (جامیٹری) میں بالکال بن گیا۔ مامون کا دور تھا۔ اس کے دربار میں باریاب ہوا اور مصائب میں خاص میں شامل ہو گیا۔

ابتدا میں زندگی اور حال اور اس نے مطالعہ شروع کر دیا۔ یہاں تک کہ علم ریاضی میں بالکال بن گیا۔ بنو موسیٰ شاکر بعد اد کا باشندہ تھا، بلند دبالتا صیحہ و تدرست، معمول تعییم حاصل کر کے فوج میں بھرتی ہو گیا، اور ترقی کرتے کرتے اعلیٰ عہدے پر پہنچ گیا۔ لیکن اسے ڈاکہ نہیں کی عادت پڑ گئی۔ موسیٰ شب میں عشار کی نماز باجماعت محلے کی مسجد میں پڑھتا، اس مشکلی رنگ (پاکلیٹی) کا صبار فتار گھوڑا تیار رہتا۔ نماز پڑھ کر وہ آتا۔ گھوڑے کے پاؤں میں سفید کپڑا لپیٹ دیتا اور شب کی تاریکی میں سوار ہو کر بغداد سے نکل جاتا۔ بہت دور چالیس پہاڑ میں پرانے ساتھیوں کے ساتھ کسی قافلہ پر ڈاکہ ڈالنا اور بھر فوراً اپس بند او آ جاتا۔ وہ صبح کی نماز باجماعت پاہنچی سے اپنے محلے کی مسجد میں پڑھتا۔

بنو موسیٰ شاکر کئی مرتبہ گرفتار بھی ہوا مگر فخر کی نماز میں حاضری اور گھوڑے کی شناخت میں فرق کے سبب وہ چھوٹ جاتا تھا۔

ایک مرتبہ مرد نیک نے اسے نفعیت کی، موسیٰ نے یہ پیشہ جھوڑ دیا۔ اور توبہ کر کے علم و فن کی طرف متوجہ ہوا۔ خوب محنت کر کے علم ریاضی میں کمال پیدا کیا۔ اپنی اعلیٰ قابلیت کے سبب وہ مامون کے دربار میں باریاب ہو کر خاص نمیبوں میں شامل ہو گیا۔

عمر زیادہ ہو جانے کے باوجود بنو موسیٰ شاکر نے سخت محنت کر کے علم و فن کی کتابوں کو پڑھا

اور مطالعہ کر کے علم ریاضی میں ہمارت پیدا کی علم ہندسہ (جامیٹری) میں اسے کمال حاصل تھا۔

## ۹- عطاردالکاتب سے ۲۱۳ھ

تعارف عطاردالکاتب اچھا خوش نہیں تھا۔ کتاب کا لفظ اس کے نام کا جزو بن گیا۔ لیکن وہ معدنیات سے دلچسپی رکھتا تھا۔ اس نے قسم کے پتھروں کے نوٹے جمع کئے اور اپنے گھر کو معدنیات کا میوزیم (جماعت گھر) بنادیا۔

ابتدائی زندگی، تعلیم و تربیت عطاردالکاتب نے معدنیات پر تحقیق کی اور اس فن میں اس نے کتاب بھی لکھی۔

بغداد ادب علم و حکمت کا سرچشمہ بن گیا تھا۔ اس علمی ما حول میں عطاردالکاتب نے پرورش پائی اور تعلیم حاصل کی، اسے خوش نویسی سے دلچسپی تھی۔ اس نے مشتمل کر کے کمال پیدا کیا تو "الکاتب" راچھا لکھنے والا کہلا دیا۔ اور یہ لفظ اس کے نام کا جزو بن گیا۔ وہ کسی سرکاری دفتر میں کام کرتا تھا۔

مامون الرشید کا زمانہ تھا۔ بغداد میں ٹرے ٹرے قابل لوگ جمع تھے اور ہر طرف علم کا چرچا تھا۔ بیت الحکمة قائم ہو چکا تھا اور ہر قسم کے علوم و فنون عربی میں منتقل ہو رہے تھے۔ علمی خدماء اور کاریئر اس نے سیکڑوں قسم کے پتھروں کے نوٹے جمع کئے، ان میں سفید رہنیں، قیمتی اور معنوی ہر قسم کے پتھر تھے اور اپنے گھر کو معدنیات کا میوزیم جماعت خانہ بنادیا۔ اس نے ان پتھروں کی ماہیت معلوم کی، ان کے اثرات اور خصوصیات کا لکھنہ چلایا۔ ان کی طاقت اور قوت کی جا پہنچ کی، ان کی شناخت کے طریقے بتائے۔

عطاردالکاتب نے علم معدنیات (METALLURGY) میں تحقیق جستجو کر کے کمال پیدا کر دیا اور اس فن کا ماہر بن گیا۔ وہ معدنیات کا پہلا ماہر تھا۔ اس اہم موضوع پر اس نے اپنے تجربات اور مشاہدے لکھے۔ اور ایک کتاب میں جمع کر دیا۔ علم معدنیات پر یہ ایک مستند کتاب سمجھی جاتی ہے۔

## ۱۰۔ حکیم سبھی منصور سسھہ ۲۱۳۸ھ

**تعارف** حکیم سبھی منصور ہدیت داں اور منجم تھا اور دربار میں اسی حیثیت سے وہ باریاب ہوا۔ ایک مدھی نبوت کا دادعہ سبھی اسی دور میں پیش آیا تھا۔ حکیم سبھی منصور رصدگاہ شما سہ کا منتظم تھا۔ مامون الرشید کے دور میں دور رصدگاہ ہیں تعمیر ہوئیں۔ شما سہ کی رصدگاہ اور ملک شام میں دمشق کی رصدگاہ اور ایک ماہر بن کی جماعت تحقیق کے کاموں پر مقرر کر دی گئی تھی۔ حکیم سبھی منصور اس جماعت کا صدر اور منتظم تھا۔ چند نئی نئی دریافتیں ہوئیں، اور قدر داؤں نے اس کی قدر کی۔

**ابتدائی زندگی تعلیم و تربیت** حکیم سبھی منصور ہدیت داں اور زبردست منجم تھا۔ مامون الرشید کے دربار میں اسے بھی حیثیت حاصل تھی۔ حکیم سبھی منصور ایک بڑھے لکھنے خانہ داں کا چشم دچرا غ تھا۔ اس کے والد علم ہدیت کے ماہر تھے، علم منجم کا اعلق علم ہدیت سے ہے اس لئے ہدیت داں بخومی بھی ہوتا ہے۔ اس دور میں بھی عوام کو علم بخوم سے بڑی دلچسپی تھی۔ عوام چاند تاروں کے اثرات کے قائل تھے۔

اس دور میں عام لوگ یہ سمجھتے تھے کہ دنیا میں جو کچھ واقعات پیش آتے ہیں، اس سب چاند تاروں کے اثرات کے تحت عمل میں آتے ہیں۔ بخومی چاند تاروں کو دیکھ کر آئندہ پیش آنے والی باتیں بتاتے تھے۔ اس علم کو علم بخوم، علم جوشن یا انگریزی میں (ASTROLOGY) کہتے ہیں۔

اس دور میں لوگ اس علم بخوم کو بڑے شوق سے سیکھتے تھے۔ حکیم سبھی منصور نے علم بخوم میں کمال پیدا کیا جو نک اپنے فن کا ماہ پختا دربار میں عزت

کی جگہ مل گئی۔ مامون الرشید بہت مانتا تھا۔

**مدعی نبوت نجومی کا واقعہ** ایک شخص نے نبوت کا دعویٰ کیا۔ بغداد میں ہر طرف وہ اپنی نبوت کا اعلان کرتا پھرتا تھا اور اپنے معجزے دکھاتا تھا۔ دربار تک اس کی اطلاع پہنچی۔

مامون الرشید نے مدعی نبوت کو مُلا کیا۔ دربار میں ٹڑے ٹڑے قابلِ منجم اور دانشور جمع تھے یہ مدعی نبوت بھی ٹڑھا لکھا اور اچھا منجم تھا۔ وہ علم کیمیا کا بھی ماہر تھا، مامون الرشید نے عزت سے بھایا اور پوچھا آپ سچے نبی ہیں تو آپ کے پاس کیا معجزہ ہے ہیں بتائیے، اس نبی نے کہا میرے پاس دو معجزے ہیں، ایک قلم ہے اور دوسرا انگوٹھی۔

قلم میں یہ معجزہ ہے کہ میں خود اس قلم سے لکھنا چاہوں تو خوب رواں چلتا ہے اور جو کچھ چاہوں لکھ سکتا ہوں لیکن اگر دوسرا کوئی اس سے لکھنا چاہے تو چلتا ہی نہیں اور لکھنے والا کچھ بھی نہیں لکھ سکتا۔ یہ میں پہلا معجزہ ہے۔

انگوٹھی میں یہ معجزہ ہے کہ میں خود انگوٹھی پہن لوں تو کچھ نہیں۔ مجھ پر کوئی اثر نہ ہو گا لیکن یہ انگوٹھی اگر کوئی دوسرا شخص پہن لے تو وہ فوراً اپنے تھاشا ہنسنے لگے گا اور نہیں قابو میں نہ آئے گی۔

مجھ نبی نے اپنے معجزے دکھائے، اہل دربار حیرت میں پڑ گئے لیکن دانش مند مامون نے اسے مداری کا حکیل سمجھا۔

مامون نے حکیم سیپی منصور کی طرف دیکھا۔ حکیم سیپی منصور نے عرض کیا، علمِ نجوم یہ کہتا ہے کہ یہ معجزہ اس کا خلط ہے۔ یہ اس نبی کا متعجزہ نہیں ہے۔ یہ صرف ہنسنے، شعبدہ ہے! دانشور مامون نے خوب الفاظ و اکرام دے کر اس نبی کو رخصت کر دیا۔ اب وہ نبی دربار میں آنے جائے رکا۔ مامون نے تہائی میں الفاظ و اکرام دے کر معلوم کر لیا کہ یہ سب شعبدہ ہے۔ کچھ ایسی دو ایسیں ہیں جن سے ایسے اثرات ہوتے ہیں۔

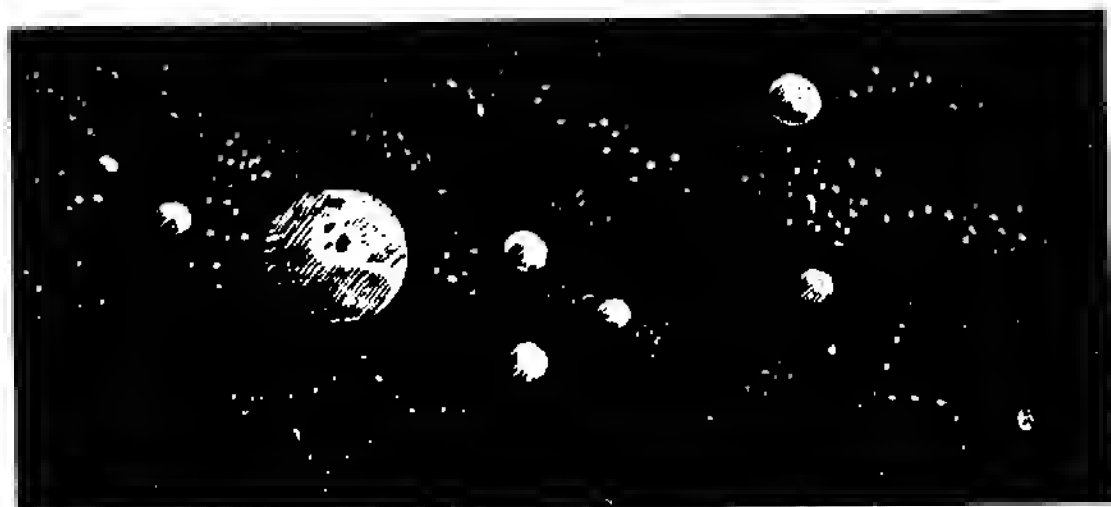
**علمی خدماء اور کارنامے** سائنس کی دنیا میں مامون الرشید کا یہ سب سے ٹراکار نامہ ہے کہ اس نے ایک عظیم رصدگاہ (OBSERVATORY) بغداد میں شام کے مقام پر تعمیر کرائی اور دوسرا رصدگاہ ملک شام میں دمشق کے قریب قاسیون کے بلند اور مسلسل میدان میں تعمیر کرائی۔

اس تعمیر میں بالکل ہدیت والوں کی ایک جامعت مقرر تھی جو سب گمراہی کرتے تھے ان میں

حکیم یحییٰ منصور بھی تھا۔ بغداد کی رصدگاہ دوسری میں کام کرنے لگی، ہر قسم کے آلات خلائص طارہ وغیرہ نسب تھے۔ ماہرین کی جماعت میں حکیم یحییٰ منصور بھی تھا۔

قاسیون ( دمشق) کی رصدگاہ جب تیار ہو گئی تو حکیم یحییٰ منصور کا تقرر صدر کی حیثیت سے دہان ہو گیا۔ حکیم یحییٰ منصور اور ماہرین کی جماعت نے دہان فلکیات کا مطالعہ اور منشاءہہ شروع کر دیا۔ حکیم یحییٰ منصور نے چاند اور بعض دیگر ستاروں کے متعلق چند نئی نئی دریافتیں کیں تاروں کے متعلق زیپ (ASTRONOMICAL TABLES) سب سے پہلے تیار کی۔ جس کا نام زیپ ماضی روکھاء یہ زیپ فلکیات سے متعلق پہلی کتاب ہے۔

حکیم یحییٰ منصور علم ریاضی کا بھی ماہر تھا۔ اس نے علم ہند سہ میں کئی نئے اصول مرتب کئے۔ بیت الحکمة (سائنس اکادمی) کا تیام عمل میں آچکا تھا۔ حکیم یحییٰ منصور بیت الحکمة کا بھی سورج برخان۔



## ۱۱۔ حجاج بن یوسف مطر سہیء ۲۱۲ھ

**تعارف** حجاج بن یوسف بن مطر علم ہند سہ میں کال رکھتا تھا۔ اس نے دوڑے کام کئے۔ مقدمات اقلیدس کے نام سے ایک جائز کتاب علم ریاضی میں مرتب کی۔ دوسرا کام

اس کا قدیم دور کی مشہور کتاب الجسطی کو اصلاحات اور نظر ثانی کے بعد (اڈٹ کر کے) مرتب کیا۔

**ابتدائی زندگی، تعلیم و تربیت** حجاج بن یوسف بن مطر علم ہند سہ (جامیہ سی کا ماہر تھا) اس فن میں اس نے کام پیدا کیا۔

جناج بن بہسٹ دیہات کا باشندہ تھا، والدین تو کچھ زیادہ پڑھے لکھنے نہ تھے لیکن جناج نے اپنے شوق اور اپنی محنت سے اچھی تعلیم حاصل کی۔ پھر دیہات کے ننگ دارے سے نکل کر تھے وہ میں بندوں آگیا اور یہیں بس گیا۔

جناج نے بندوں کے علمی ماحول سے پورا پورا فائدہ اٹھایا اور بعد اد کی علمی صحبتوں سے مستفید ہو کر اپنی قابلیت اور استعدادوں میں اچھا اضافہ کر لیا۔ جناج نے ہارون الرشید و دلفون کا درشن دُور دیکھا تھا۔ مگر وہ خاصوش علمی کام کرتا رہا۔

**علمی خدمات اور کارنامے** جناج ایک بلند یا یہ ریاضی دان تھا۔ اس نے دو بنیادی کام کئے: ایک تو علم ہند سہ نیعی جومیٹری کا کام تھا اور دوسرا علم ہبیت سے متعلق تھا۔ اس نے ان دونوں علوم کو نئے ذریعے سے فروغ دیا۔ جومیٹری میں اس نئے نئے اکشافات کئے اور اپنا ایک علمی حلقة بنایا۔ اس وقت علم ہند سہ میں اس کا کوئی ہمسرنہ تھا۔ علم ہند سہ میں ایک جامع کتاب "مقدمات اقلیدس" کے نام سے اس ریاضی دان نے مرتباً کی، اپر ریاضی دانوں پر بہت بڑا احسان ہے۔

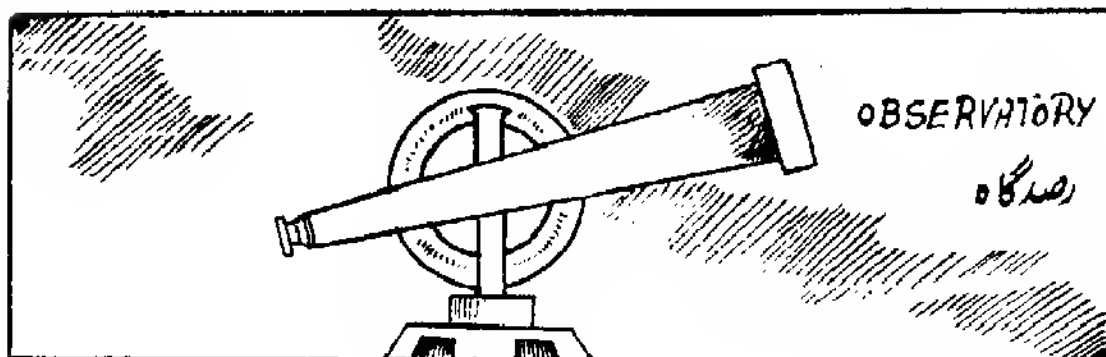
دوسرًا کارنامہ اس کا علم ہبیت سے متعلق ہے۔ قدیم زمانے کی مشہور کتاب "المحبفی" کو اصلاح اور تعمیح کے ساتھ نئی ترتیب سے اس نے مرتب کیا اور اس علم کو نئے انداز سے فروغ دیا۔ اہل یورپ نے جناج کی دونوں کتابوں سے فائدہ اٹھایا۔ "مقدمات اقلیدس" کا ترجمہ ملک نادر سے ۱۸۹۳ء میں شائع کیا گیا تھا۔ اس کی کتابیں بھیوں سدی تک مدارس کی زینت ہی رہیں۔ جناج نے اور بھی بہت سی کتابیں ریاضی پر لکھی ہیں۔

## ۱۲- عباس بن سعید الجوهري سے ۲۴۹

**تعارف** عباس بن سعید الجوهري مامون الرشيد کا غلام تھا۔ مامون اور کو بہت چاہتا تھا اور اپنے پاس اسے رکھتا تھا۔ الجوهري نے علم ہبیت میں ہمارت پیدا کر لی تھی۔ اس نے اپنے صالک کو ایک رسیدگاہ کی تعمیر پر آمادہ کیا، مامون نے اس کی خواہش کے مطابق دو حصہ کا بین تعمیر کرایا جس کے منتظم حکیم بھی منصوب تھے۔ مامون نے عباس کو آزاد کر دیا تھا۔ مگر اس نے مامون کے قریب ہی زندگی گزر دی۔

**ابتدائی زندگی، تعلیم و تربیت** عباس بن سید الجوہری علم ہدایت کا ماہر اور بیکال ریاضی و اس سخا اس کو بہت چاہتا تھا اس نے اسے آزاد کر دیا، لیکن الجوہری نے مامون سے الگ ہونا پسند نہ کیا اور پوری عرشاہی محل میں گزاری۔ وہ مامون کے قریب ترین معاجموں میں سے تھا۔ الجوہری کی صلاحیتوں اور علمی قابلیت سے مامون متاثر تھا اور اسے ہمیشہ قریب رکھتا تھا۔ عباس الجوہری آرام پسند نہ بنا بلکہ اس نے ذریت کے اوقات سے پورا پورا فائدہ اٹھایا وہ شاہی محل میں مطالعہ میں مصروف رہتا تھا۔

**علمی خدمہ اور کارنامے** عباس الجوہری علم ہدایت کا ماہر تھا۔ دربار میں بہت سے قابلِ علمی خدمہ اور کارنامے لوگ جمع تھے۔ الجوہری نے مامون کو رصد گاہ کے قیام کے لئے مشورہ دیا، مامون خود سمجھی چاہتا تھا اس لئے فوراً آمادہ ہو گیا۔ الجوہری نے رصد گاہ کے لئے آلات کی صنعت پر توجہ کی کئی آلات اس نے تیار کئے اور آلات رصدیہ کی صنعت میں اس نے کمال پیدا کیا۔ مامون الرشید کے حکم سے دور رصد گاہ میں تعمیر ہوئیں، ایک بعد ادیں شمساہ کے مقام پر دوسری ملک شام میں دمشق کے قریب قاسیون میں، دونوں رصد گاہوں کے لئے آلات رصد کو نصب کرنا اور ان کی دیکھ بھال الجوہری کے ذمے تھی۔ الجوہری تعمیرات کا لگراں بھی تھا۔ عباس الجوہری نے اپنے تجربات اور مشاہدات ایک کتاب کی صورت میں مرتب کئے۔



## ۱۳۔ خالد بن عبد الملک المرؤزی سیہمہ ۲۳۱

**تعارف** خالد بن عبد الملک ہدایت داں میں مشہور تھا۔ وہ تحقیق اور رسیح کے کاموں میں مصروف رہتا تھا، اور اسی چیزیت سے وہ دربار مامونی میں پہنچا۔ رصد گاہ جب بغداد میں تعمیر ہوئی تو وہ اس کا اپنا من بنتا۔ پھر جب قاسیون میں ایک اور رصد گاہ تعمیر

ہوئی تو اسے انچارج بنا کر قاسیوں بھیجا گیا۔ اُس نے سورج سے متعلق نئی نئی تحقیقاتی کیں۔ اس نے زیع مامونی مرتب کیا۔ اس دور میں بیک وقت چار سائنسدان ماہرین کی جماعت موجود تھی، جن کو سائنس کے عناصر اربعہ کہا گیا۔ اس نے ۷۹ھ میں وفات پائی۔

**ابتدائی زندگی، تعلیم و ترقی** خالد بن عبد الملک بھی ہدیت والوں میں مشہور تھا۔ اس کا خالدان ذوق و شوق نیز محنت اور مستعدی کے سبب اس فن میں کمال پیدا کیا اور کامیاب علمی زندگی گزاری، جب اس کی رسانی دربار میں ہوئی تو اپنی اعلیٰ قابلیت اور عمدہ صلاحیتوں کے برابر وہ ترقی کر کے سائنس والوں کی جماعت میں شامل ہو گیا۔

رصدگاہ جب تغیر ہو گئی تو سائنس والوں کی جماعت میں خالد بھی شامل تھا۔ وہ بھی تحقیق اور ریسرچ کے کاموں میں مصروف اور مشغول رہا۔

خالد بڑا خوش قسمت ہے کہ اس نے مامون الرشید، المعتصم بن الرشید، الواثق بن اعتماد اور آخر میں المستوفی ان سب کا زمانہ دیکھا اور ان سب کے دربار میں وہ غرفت کی نظر سے دیکھا جاتا تھا۔

خالد کو قاسیوں (ملک شام) کی رصدگاہ میں انچارج بنا کر بھیجا گیا اور پچھر روز بعد وہ انٹقال کر گیا۔

**علمی خدمتاً اور کارنامے** خالد کو علم ہدیت خصوصاً اجرام فلکی سے بڑی دلچسپی تھی۔ وہ تحقیق و متعلق نئی نئی تحقیقات کیں۔

حکیم سعیٰ منصور نے جب زیع مامونی مرتب کی تو خالد کے تجربات سے بھی فائدہ اٹھایا۔ خالد اس دور میں سائنس کے عناصر اربعہ میں شامل تھا۔

## سائنس کے عناصر اربعہ

• رئیس المخہین حکیم سعیٰ بن منصور، خالد بن عبد الملک المرذی، سند بن علی اور  
• مباش بن سعید ابوجہہ میں سدر۔

## ۲۳۲۔ محمد بن موسیٰ خوارزمی بیت الحکمة

محمد موسیٰ خوارزمی علم ریاضی کا زبردست ماہر اور الجبرے کا موجود مشہور ہے بیت الحکمة تعارف میں اس نے اپنا مقالہ پیش کیا تو اسے اس سامنے ادارے کا ممبر بنایا گیا۔ ماسون الرشید اس کو بہت مانتا تھا۔

علم ریاضی بہ اس نے دو کتابیں صرتب کیں "علم الحساب" علم ریاضی بردنیا میں بہلی تصنیف تھی۔ دوسرا تصنیف الجبر والمقابلہ تھی۔ یہ کتاب اس فن میں بنیادی حیثیت رکھتی ہے۔ علم ریاضی کی کتاب علم الحساب جو دھویں صدی میں یورپ پہنچی تو ان شوران یورپ کی ہنچیں گل گئیں اور اس کتاب سے مت فائدہ اٹھایا۔ نہشہ و میں دفات پائی۔

**ابتدائی زندگی تعلیم و تربیت** محمد بن موسیٰ خوارزمی ریاضی کا ماہر اور الجبرے کا موجود تھا۔ خوارزمی ایک غریب خاندان سے تعلق رکھتا تھا۔ وہ خوارزم (رجیوا) کا باشندہ تھا۔ لیکن اپنے علمی شوق اعلیٰ قابلیت اور بجاہدا نہ زندگی کے سبب علمی دنیا میں وہ آفتاً بدمہتاب بن گرچکا۔

وطن میں خوارزمی بالکل غیر معروف تھا۔ فنی کتابوں کے متعلقے میں وہ ہمہ وقت مصروف رہتا تھا، علم ریاضی میں اس لے گماں پیدا کیا، یہ پیغام ہے کہ جن عظیم شخصیتوں نے دنیا کے پردے پر اپنے اعلیٰ فن اور حمدہ استعداد کا مظاہرہ کر کے ایک عالم کو فائدہ بہنچایا ان میں اول اول نام خوارزمی کا ہی نظر آتا ہے۔

**بیت الحکمة کیلئے مقالہ** کا دور تھا اور بیت الحکمة یعنی سامنس ایکاڈمی ۸۵۰ء زد ۹۵۰ء (Academy) کا قیام عمل میں آچکا تھا۔ قابل ترین حکماء علمی تحقیق اور رسیروں میں مصروف تھے جو حصلہ مند خوارزمی بعضاً اور کی علمی محفلوں سے متاثر ہوا، اس نے سامنس ایکاڈمی کے قمر بن جانے کے لئے کوششیں شروع کر دیں۔ اس کے جذبہ پسند دماغ لے ایک نیا طریقہ بحال خوارزمی نے علم ریاضی پر ایک گہرائی تحقیقی مقالہ شب دروز کی دیدہ ریزی سے تیار کیا۔ اور اس ریاضی کے مقالہ کو صرتب کر کے سامنس ایکاڈمی میں بھیج دیا۔ خوارزمی کا یہ طریقہ آج بھی یونیورسٹیوں میں پی ایچ ڈی کی ذرگری حاصل کرنے کے لئے مقرر ہے۔

خوارزمی کا مقالہ سائنس ایجاد کی میں پیش ہوا اور پسند کیا گیا۔ خوارزمی کو بلا یا گیا۔ اور اس علمی مجلس میں اس سے سوالات کئے گئے اور پھر اسے سائنس ایکاڈمی کا مبرچن لیا گیا۔ یہی طریقہ یونیورسٹیوں میں آج بھی رائج ہے۔

خوارزمی ۷۲۵ء کے لگ بھگ بعد ادا کیا ہو گا۔ اپنی علمی قابلیت کے سبب وہ شاہی دربار میں نمایاں رہا۔ مامون الرشید اہل علم کا بڑا قادر دان تھا۔ اس نے خوارزمی کی طریقہ عزت اور قدر و منزلت کی اور اپنے ساختہ اسے رکھتا تھا۔ خوارزمی نے اپنے طور پر باہمی کی ایک جماعت میں کری اور ایک علمی ادارہ گویا قائم کر لیا تھا۔

**علمی خدماء اور کارنامے** محمد بن موسیٰ خوارزمی فتنی سیاضی میں بہت ہوشیار تھا۔ دربار میں فن ریاضی پر ایک کتاب لکھنے کی فرمائش کی، خوارزمی نے پوری تحقیق و جستجو کے بعد دو کتابیں مرتب کیں۔ ایک ”علم الحساب“ یہ کتاب علم ہند سہ میں میں ہے۔ اسیں یا منی کہتے ہیں کہ اس کے بیان کئے گئے ہیں اور بہت سے نئے نئے قاعدے اور اصول بتائے ہیں۔ مامون نے بہت پسند کیا، اور انعام و اکرام سے نوازا۔

دوسرا کتاب ”الجبر و المقابلة“ ہے یہ اہم کتاب اپنے فن میں بے مثل ہے اور الجبر پر پہلیاً کتاب سمجھی جاتی ہے، پس تو یہ ہے کہ خوارزمی الجبر پر کاموجد ہے۔

مولانا شبیل نعمانی ”لکھتے ہیں“ :

”علم ”جبر و مقابلہ“ پر اسلام میں اول جو کتاب لکھی گئی وہ اسی عهد کے ایک مشہور عالم محمد بن موسیٰ خوارزمی نے مامون کی فرمائش پر لکھی، یہ تصنیف آج بھی موجود ہے اور اس قدر جامع و مرتب ہے کہ علماء اسلام نے جبر و مقابلہ میں سینکڑوں کتابیں نادر تصنیف کیں لیکن اصل مسائل میں اس سے زیاد ترقی نہ کر سکے۔“

خوارزمی نے جو اصول اور قاعدے دریافت کئے، آج بھی اسکوں کی اعلیٰ جاگتوں اور کالجوں میں درہی قاعدے پڑھاتے جاتے ہیں۔

خوارزمی کی پہلی کتاب ”حساب“ یہ بھی اپنے فن کی واحد کتاب ہے۔ یورپ کے دانشوروں نے علم ہند سہ کی حقیقت اور اہمیت کو اس کتاب کے ذریعے بھجا۔

بودھوں صدی تک یورپ میں بالکل جہالت تھی۔ خوارزمی نویں صدی کا دانش ور  
ہے۔ اسی کتاب بودھوں صدی میں یورپ پہنچی تو اہل یورپ کی آنکھیں کھل گئیں۔

یورپ میں اس جہالت کے ذریں رومی ہند سے رائج تھے جو بالکل نامکمل اور غلط  
اصول پر قائم تھے۔ یورپ کے دانش دروں نے خوارزمی کی کتابیں دیکھ کر اپنی خرابیوں کو  
سمجا اور اپنے حساب کتاب کے اصول کو کیسہ بدلتے دیا۔ اہل یورپ نے عربی ہندسوں کو فوراً قبول  
کر لیا۔ یہ ہند سے عربیک "فیگر" کہے جاتے ہیں۔ ARABIC FIGURE

اب رومی ہند سے اور عربیک "فیگر" کا مقابلہ کر لیجئے۔ ایک سو سال تک ہونا ہے اہمتریں  
لکھنا ہے:

|            |            |
|------------|------------|
| رومن طریقہ | عربی طریقہ |
|------------|------------|

|     |     |
|-----|-----|
| CLX | ۱۴۰ |
|-----|-----|

|         |    |
|---------|----|
| XXXVIII | ۳۸ |
|---------|----|

دوں قسم کے ہند سے کے فرق کو آپ دیکھ لیجئے۔ رومی طریقہ سے جمع کرنا، الفاظ اور  
ضرب کرنا کتنے مشکل ہو گا۔ بلکہ ناممکن، لیکن عربی طریقہ فطری ہے اور آسان تر ہے۔  
خوارزمی کی کتابیں بہت پہلے یورپ پہنچ چکی تھیں۔ اور ان کا ترجمہ بھی لاطینی زبان  
میں اسی وقت ہو گیا تھا۔ یہ بودھوں صدی کے بعد کا زمانہ تھا، بھروس کا انگریزی اور دوسری  
زبانوں میں ترجمہ شائع ہوا۔ انگریزی کا ترجمہ روزن (ROSEN) نے لندن سے ۱۸۳۰ء میں  
پہلی بار بڑے اہتمام سے چھاپا تھا۔

## ۱۵۔ احمد بن موسیٰ شاکر ۸۵۸ء

مسلم دوسری یہ پہلا میکانک (MECHANIC) گذرا ہے۔ عربی میں اس فن کو  
تعارف "علم المکبل" کہتے ہیں۔ احمد بن موسیٰ نے اس فن میں ایک کتاب بھی لکھی تھی۔  
یہ تین بھائی تھے۔ ان کی تعلیم اور تربیت حکیم بھی منصور کی زیر نگرانی بیت المقدس میں  
ہوئی تھی۔ ہر ایک لے کمال پیدا کیا تھا۔ شہنشاہ میں وفات پائی۔

مامون الرشید نے جو گلزاری شاہزادی کو بطور حمدہ سمجھی تھی۔ مورخین کا فیال ہے کہ

اسی میکانک کی ایجاد تھی۔

**ایتدا کی تعلیم و تربیت** احمد بن موسیٰ شاکر پہلا میکانک (MECHANICS) گذرائے جس کا نام تاریخ میں محفوظ رہ گیا ہے۔

بنو موسیٰ شاکر کے واقعات پہلے آچکے ہیں۔ موسیٰ شاکر کے تین لڑکے تھے۔ ان سب کی تعلیم و تربیت بیت الحکمة میں ہوئی۔ مامون الرشید کا زمانہ تھا۔ حکیم یحییٰ منصور کو اتنا یقین کی حیثیت دی گئی تھی۔ تینوں بجا یوں نے اعلیٰ تعلیم حاصل کی اور اپنے اپنے فن میں طاقت نکلے۔ احمد نے اگرچہ فلسفہ و حکمت کی تعلیم حاصل کی لیکن اسے صنعت و حرفت سے دلچسپی تھی اس نے صناعی کے فن میں کال پیدا کیا۔ عربی میں اس فن کو "علم الحیل" کہتے ہیں۔

**علمی خدماء اور کارنامے** احمد جدت پسند تھا اور اس کا ذہن دو ماخ صناعی کی طرف راغب تھا۔ مطالعے اور تجربے کے بعد وہ میکانک، انجینیر بنا اور یہ دنیا کا پہلا میکانک انجینیر تھا۔

ہارون الرشید نے جو گھری تحفے میں شاہ فرانس کو بھی تھی اس گھری کے معنوں کا ذکر گیا تاریخ میں محفوظ رہ سکا تھا۔

مورخین لکھتے ہیں کہ احمد نے نازک نازک مشینیں ایجاد کیں۔ وہ ایک اچھا سول انجینیر بھی تھا اور علم ریاضی کا بھی ماہر تھا۔

احمد نے علم میکانیات (علم الحیل) پر ایک اچھی کتاب لکھی۔ اس فن میں یہ دنیا کی پہلی کتاب مشہور ہے۔

**موزخ ابن خلکان نکھتا ہے:**

"علم الحیل میں احمد بن موسیٰ شاکر کی ایک بھیگی کتاب ہے جو نادر باتوں پر مشتمل ہے۔ یہ ایک جلد ہے۔ میں نے اس کو بہترین مفید کتاب پایا"

## ۱۶۔ ابو عباس احمد بن محمد کثیر فرغانی سیمہ ۲۳۳ھ

تعارف زمین کے محیط کی پیمائش کرنے والوں کی جماعت کا ممبر تھا۔ طغیانی ناپہنچے کا اکار ایجاد کیا۔ دھوپ گھری پیش کی۔ اس نے دھوپ گھری (DIAL SUN) ایجاد کی۔

۱۳

علم ہیئت میں بھی کمال رکھتا تھا۔ جو اتحاد العلوم کتابہ مرتب کی، اس کتاب کے ترجمے ہو چکے ہیں۔  
**ابتدائی زندگی تعلیم و تربیت** احمد کثیر فرغانی علم ہیئت کامہر، کامیاب رسول انجینئر اور اپنا  
صنایع تھا۔

احمد کثیر شہر فرغانہ (ترکستان بیس پیدا ہوا) ابتدائی تعلیم حاصل کرنے کے بعد بعد ماد آگیا۔ تعلیم  
سلکل کی اور مطالعہ میں مصروف ہو گیا۔ وہاں کے علمی ماعول میں اس کے جوہر کھلے۔ اس نے  
بہت اچھی استعداد پیدا کر لی۔ مامون الرشید کا زمانہ تھا۔ مامون نے اس کی علمی صلاحیتوں  
کے سبب بڑی تدریکی۔

## علمی خدماء اور کارنائے بنداد علم و فن کا مرکز بن گیا تھا، پر طلفون کے قابل ترین لوگ وہاں موجود تھے۔

مامون الرشید عالمی ذہن و دماغ رکھتا تھا۔ اس کے ذہن میں آیا کہ زمین کے محیط  
(CIRCUMFERENCE) کی صحیح سمجھی پیمائش کی جائے، چنانچہ اس نے انجینئروں کی ایک جماعت  
مقرر کی، اس جماعت نے غور و فکر کے بعد کچھ اصول اور قاعدے بنائے اور طریق کا متعین کئے تھے۔  
کی اس جماعت کا صدر احمد کثیر فرغانی تھا۔ شہر کوفہ کے شمال میں ایک دیسی میدان اس کام کے  
لئے موزوں بھاگیا۔ اس میدان کو دشت سنجار کہتے تھے۔ اس میدان میں دو مقامات سرقة اور  
شہر کو منتخب کیا گیا۔ جملہ آلات اور سامان وہاں ہبھیا کر دیا گیا۔

زمین کے محیط یعنی گھر کی صحیح پیمائش کے لئے طریق کا دیہ طے کیا گیا کہ پہلے اصطلاح اور  
اور شد (Sextant) اور دیگر آلات کی مدد سے قطب تارے کی بلندی زاویے کے ذریعے  
معلوم کی جائے۔ پھر ایک مقررہ فاصلے تک ۲۰ گے بڑھ کر قطب تارے کی بلندی کی پیمائش  
کی جائے اور اب دلوں کے فرق کو معلوم کر لیا جائے۔ اس طرح زمین کے محیط کی پیمائش  
معلوم ہو جائے گی۔

ماہرین نے پیمائش شروع کی اور حساب کرنے کے بعد معلوم ہوا کہ زمین کا گیر (۹۰۰۵۲)  
میل ہے۔ مامون الرشید بہت خوش ہوا۔ بیت الحکمة کے بہروں میں فرفاٹ بھی تھا۔ اسے بھی  
کام کا کافی موقع ملا۔

موجودہ زمانے میں جب کہ ہر طرح کی سہولتیں ہیں، نئے نئے آلات ہیں، زمین کے محیط  
یعنی گیر کو (۹۰۰۵۲) میل مانا جاتا ہے۔ مسلم دور کی پیمائش اور آئندہ دور کی پیمائش

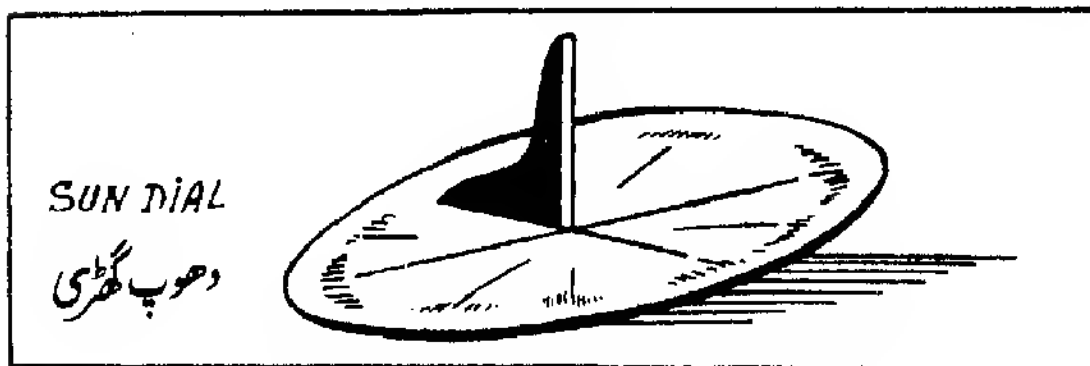
۳۲

میں بقدر (۱۵۰) میل کا فرق ہے۔ یعنی کل غلطی صرف (۶۰) فی صد پائی جاتی ہے یہ غلطی کوئی غلطی نہیں ہے۔

فرغافی کو صنایع میں بھی کمال حاصل تھا، اس نے کئی اہم چیزیں ایجاد کیں۔

ٹکنیکی ناپے کا آکر: اس آکر کے ذریعے دریا کے پانی کا صحیح اندازہ ہو جاتا تھا اور معلوم ہو جاتا تھا کہ سیلاب آنے والا ہے یا نہیں۔ یہ آکر دریا میں نصب کر دیا جاتا تھا۔ دوسری چیز جو بہت ضروری تھی وہ دھوپ گھری (SUN - DIAL) تھی جس سے دن میں وقت کا صحیح انداز ہو جاتا تھا۔

فرغافی نے کئی کتابیں مرتبا کیں، مشہور کتاب اس کی "جوامع علم المجنوم" ہے۔ اس کتاب کا پہلا لاطینی ترجمہ بارہویں صدی ہیسوی میں شائع ہوا۔ پھر دوسرا ترجمہ جرمنی میں ۱۷۵۸ء میں چھپا، اور تمیسرا ترجمہ فرانس کے دانشوروں نے ۱۷۵۹ء میں شائع کیا۔



## ۱۔ ابو طیب سند بن علی سے ۸۶۴ء

**تعارف** با کمال ریاضی داں تھا۔ وہ سوں انجینئروں اور دھاتوں کا بھی ماہر تھا۔ زراعت کی ترقی کے لئے جو نہ کھودی گئی تھی انجینئروں کی جماعت میں یہ بھی شامل تھا۔

معدنیات میں اس نے کثافت اضافی (SPECIFIC GRAVITY) کا صحیح طریقہ دریافت کیا اور دھاتوں میں اس کے ذریعے کھرے کھوتے کی تحقیق کی جاسکی۔ وہ آلاتِ صنیر کا بھی ماہر تھا۔ سائنس کے عناصر اربعدیں اس کا بھی نام ہے۔ ۸۶۴ء میں وفات پائی۔

ابتدائی زندگی، تعلیم و تربیت اور دھاتوں کا بڑا ماہر تھا۔

سند بن علی با کمال ریاضی داں، اچھا سوں انجینئر

اور بلند ترین درجہ حاصل کیا۔ وہ نہایت سمجھیدہ، متین دوست نواز تھا۔

**علمی خدمات اور کارنامے** خلیفہ متولی کا عہد تھا اسے نراعت سے بچبھی تھی۔ اس نے ایک ہنر کی تیاری کا حکم دیا۔ ہنر کا کام جب شکیل کو پہنچا تو معلوم ہوا کہ اس میں کچھ غلطیاں رہ گئی ہیں۔ خلیفہ متولی سخت ناراض ہوا اور کہا کہ اگر غلطی نکلی تو ذمہ دار انجینئروں کو اس جرم کی سزا میں اس ہنر کے کنارے بچانسی پر لٹکایا جائے گا، اور ان کی جائیداد میں ضبط کرنی جائیں گی۔

خلیفہ نے ابو طیب سند بن علی کو مأمور کیا کہ تحقیقات کریں۔ سند بن علی معاملہ کی اہمیت کو سمجھتا تھا، اور جانتا تھا کہ اس کی سزا نہایت سخت وہی جائے گی تحقیقات کے بعد اس نے اپنی روپورٹ اس طرح مرتب کی کہ غلطی ظاہر نہ ہونے پائی اور انجینئروں کی جان بچائی۔

سند بن علی دھاتوں کا ماہر بھی تھا۔ (METALURGIST) اس نے بہت سی قیمتی دھاتوں پر تجربے کئے اور ان کا صیحہ وزن معلوم کرنے کا طریقہ دریافت کیا۔ اس نے دھاتوں میں کثافت اضافی (SPECIFIC GRAVITY) کی تحقیقی کی۔ جس سے کھربے کھوٹے کا صیحہ صیحہ پتہ چلا یا جاسکتا تھا۔ کثافت اضافی کے نظریے نے دھاتوں کی صفت میں انقلاب پیدا کر دیا۔ وہ آلات رصدیہ کا ماہر بھی تھا۔ سند بن علی "بیت الحکماء" کا ببر تھا اور سائنس کے عناصر اور بعده میں وہ بھی شامل تھا۔

## ۱۸۔ علی بن عیسیٰ اصطراطابی سیہہ ۲۲۳

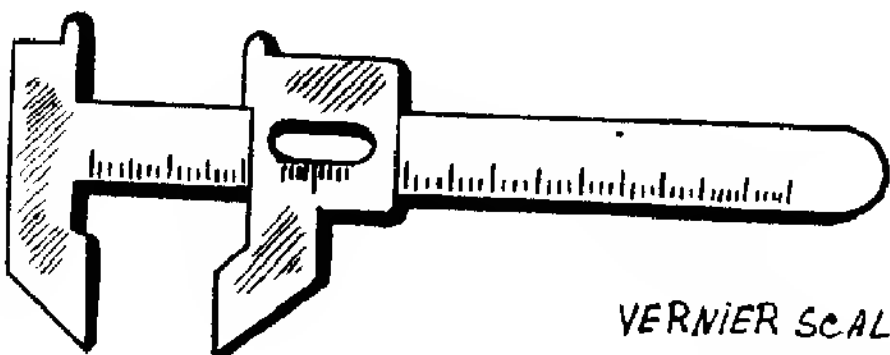
**تعارف** علم ہدایت کا ماہر اور ہونہار صنائع تھا۔ زمین سے اجرام فلکی یعنی جانشنازوں اور سورج کے درمیان فاصلہ کتنا ہو گا، اس کی پیمائش کا طریقہ ایجاد کیا۔ اور آلسڈس (EXTANT) تیار کیا جس سے کم سے کم فاصلہ بھی معلوم کیا جاسکتا ہے۔ یہ کپاس کی شکل کا دائرہ نما ایک آله ہے اور آج بھی زیر استعمال ہے۔ اسے ورنر (VERNIERSCALE) کہتے ہیں۔ اہل یورپ نے سو ہویں صدی میں یہ آلسڈس تیار کیا۔ سکھتے وہیں دفات پائی۔

**ابتدائی زندگی، تعلیم و تربیت** علی بن عیسیٰ ایک ہماکال ہدایت داں اور ہوشیار صنائع تھا۔ وہ بڑا ہوتی، سمجھیدہ اور سبق مزاج تھا۔

علی بن عیینی نے بغداد کے علمی ماحول سے پورا پورا فائدہ اٹھایا اور ماہر فن بن گیا۔ اسے ملیم ہیئت سے طبی دلچسپی ہتی۔ لیکن اصطROLAB (TELESCOPES) کی صنعت میں وہ بڑا مشاق ہو گیا تھا۔ اس باکمال نے بغداد میں خاموش زندگی گزاری۔ اور صرف علمی کاموں میں مصروف رہا۔

علی بن عیینی کو حلم ہند سہ (جامیٹری) سے خصوصی علمی خدمات اور کارنامے لگاؤ تھا، اس نے مشاہدے اور تجربے کے بعد یہ معلوم کرتا جا ہا کہ ستاروں کے درمیان کتنا فاصلہ ہو گا اور ان کے اجرام فلکی کا زمین سے کتنا فاصلہ ہو گا۔ چنانچہ اس نے ٹری دماغی کا دش کے بعد سُدس (SEXTANT) ایجاد کیا۔ سُدس کیاس کی شکل کا دائِرہ نما آلہ ہوتا ہے۔ اس پر زاویے اور درجے بنے ہوتے ہیں۔ اس میں درجوں سے نیچے منٹوں تک زاویے کی پیمائش کی جاسکتی ہے۔ یہ بہت نازک کام ہوتا ہے۔ یہ نازک آلہ اصطROLAB میں نصب ہوتا ہے۔ وہ اصطROLAB کی صنعت میں ماہر تھا، اس نے اصطROLAB کے لقب سے مشہور ہو گیا۔

اجرام فلکی کی تحقیق کرنے والا۔ درمیان سے دیکھتا ہے اور سُدس سے فاصلہ معلوم کرتا ہے۔ موجودہ زمانے میں یہ کام درنیر (VERNIER SCALE) سے لیا جاتا ہے۔ درنیر سے کم سے کم فاصلہ معلوم کر سکتے ہیں، اور اس کی پیمائش کر سکتے ہیں۔ درنیر کو ایک فرانسیسی انجینئر نے اصطROLAB کے صدیوں بعد یعنی سو ہویں صدی میں ایجاد کیا تھا۔



درنیر یعنی

## ۱۹۔ ابوالحسن علی بن سہل ربن طبری بیہقی ۲۵۱

**تعارف** فنِ طب کا ماہر تھا۔ اپنے والد سے اس فن کی تعلیم حاصل کی، تنجیل کے بعد تجربہ ماضی کئے اور پھر بغداد کے جلد اسپتاں کا نگراں مقرر ہوا۔ اس نے طبی انسائیکلوپیڈیا اول اول مرتب کی۔ اس نے تین کتابیں لکھی ہیں۔ پہلی کتاب فردوس الحکمت، ابجد کے اصولوں پر ہے اس میں آب و ہوا، موسم، صحت، علم جیوانات پر عالمانہ بحث کی ہے۔ دوسری کتاب حفظ صحت پر ہے، تیسرا کتاب اس کی دین و دولت ہے۔ حسن اخلاق پر اندازوں کے لئے ہے۔ نشانہ میں انتقال کیا۔

**ابتدائی زندگی، تعلیم و تربیت** علی بن سہل طبری ایک جامع تحقیق تھا، خصوصاً علم طب میں اُسے کمال حاصل تھا۔

علی بن سہل بن طبری طبرستان (مرود، ایران) کا باشندہ تھا۔ اس کے والد قابل طبیب اور مشہور خوش نویس تھے۔ وہ بغداد آگر آباد ہو گئے۔ علی بن سہل نے اپنے والد سے تعلیم حاصل کی، اس نے خوش نویسی کا فن بھی سیکھا۔

تعلیم کے بعد وہ مطالعے میں مصروف ہو گیا، اس نے فنِ طب کا مطالعہ کثرت سے کیا اور اس فن میں دست گاہ کا مل پیدا کیا، وہ بغداد کے سرکاری اسپتاں کا نگراں مقرر کیا گیا۔

علی بن سہل نے اپنے شوق سے یونانی اور سریانی دونوں زبانیں سیکھیں۔ اس زمانے کے دستور کے مطابق علی نے درس و بیان شروع کیا جو نکھڑہ کامل ہمارت رکھتا تھا۔ اس نے اس کے حلقہ درس میں فنِ طب کے طلبہ کثرت سے شریک ہونے لگے اور وہ بہت مشہور ہو گیا۔

بغداد اعلیٰ مرکز تھا، اس زمانے میں زکریارازی فنِ طب کا مشہور ماہر بغداد آگیا، وہ طب کی علیٰ تعلیم کے ساتھ رسیرج بھی کرناجاہتا تھا۔ علی بن سہل سے ملاقات ہو گئی۔ زکریارازی اس کے حلقہ درس میں چند روز بیٹھا۔ اسے علی بن سہل کے درس دینے کا طریقہ پسند آیا اور پھر مستقل شکت اختیار کر لی، اور فنِ طب میں رسیرج کرنے لگا۔ علی بن سہل کو یہ امتیاز حاصل ہے کہ وہ دنیا کے مشہور طبیب اور سائد اس زکریارازی کا استاد ہے۔

**علمی تقدیمات اور کارنامے** علی بن سہل ایک روشن دماغ بامکان طبیب تھا۔ اے سرکاری اسپتاں میں نگراں کے طور پر مقرر کیا گیا۔

علی بن سہم نے اس طرح بہت کام کیا، اور تجربے حاصل کئے، اسے اپناؤں کے نظم و ضبط پر قدرت ہو گئی، ہر قسم کے مریضوں کو دیکھنے کا موقع ملا، اس نے ٹبری مستعدی سے مریضوں کا علاج کیا۔ اور علاج میں نئے نئے طریقے اختیار کئے۔ وہ اپنے تجربات کو ڈائری میں لکھتا جاتا تھا۔ اور پھر مرتب کر کے کتاب صورت دیتی۔ اس کا نام ”فردوس الحکمت“ ہے۔ یہ کتاب ابجد کے اصول پر مرتب کی گئی ہے۔ جیسا کہ آج کل ان انکلوبیڈیا کا اصول ہے۔ ”فردوس الحکمت“ عربی میں جامع، مستند اور ضخیم کتاب ہے۔ اس میں مصنف کی زندگی بھر کے تجربات کا بخوبی ہے جو اس نے بے شمار مریضوں کو دیکھ کر اور علاج کے بعد لکھا تھا۔

قابل مصنف نے آب و ہوا موسک، صحت، امراض نفسانی، علم تولید اور علم حیوانات پر عالم انداز میں بحث کی ہے۔ ہر موضوع کو لیا ہے، اپنی افادیت کے سبب یہ کتاب ہمیشہ داخل درس ہی۔ دوسری کتاب اس کی ”حفظ صحت“ ہے۔ اس میں صحت قائم رکھنے کے اصول اور فاعلیت ہنایت عدگی سے بیان کئے گئے ہیں۔

ایک اور کتاب ”دین و دولت“ اس قابل مصنف نے مرتب کی جو اخلاقی تعلیم اور معلومات کا قابل قدر ذخیرہ ہے۔

حقیقت یہ ہے کہ علی بن سہم انسائیکلوپیڈیا کا موجد ہے۔ وہ حفظ صحت کے اصول اور احتیاط کے قاعدے بتانے والا طبیب حاذق، علم الاحلاق کامالک، سماجی زندگی کو عمدہ طریقے سے فروغ دینے والا اور دین اور دولت کو توازن کے ساتھ لے کر جانے والا مصلح اور ظیم خصیت کامالک تھا۔ اس کا طریقہ اکابر طبقی انسائیکلوپیڈیا ہے۔

## ۲۰. ابو حفص محمد بن موسیٰ شاکر سے ۲۵۳ھ

تعارف علم، سینت، فلسفہ اور ریاضی کا ماہر تھا، اس کی تعلیم و تربیت بیت الحکمت میں ہوئی، شہ سواری کے فن میں بھی کمال رکھتا تھا۔ اسے علم و فن سے بہت دچپی تھی۔ ماہرین کی جماعت کے اخراجات وہ برداشت کر لیتا تھا۔ وہ مقداروں کے درمیان تناسب معلوم کرنے کا آسان طریقہ اس نے دریافت کیا، اور ایک مفید ترازو وايجاد کیا۔ آج بھی سونے جاندی کے وزن کر لے میں استعمال ہوتا ہے، اور سائنس روم میں بھی کام آتا ہے۔ احمد بن موسیٰ شاکر کا یہ بھائی تھا۔ سے ۲۵۳ھ میں انتقال ہوا۔

**علمی زندگی، تعلیم و تربیت**    محمد بن موسیٰ شاکر علم ہدیت، فلسفہ اور فن ریاضی کا ماہر تھا۔  
    محمد بن موسیٰ تین بھائی تھے، جن کی تعلیم و تربیت بیت الحکمة میں ہوئی تھی۔

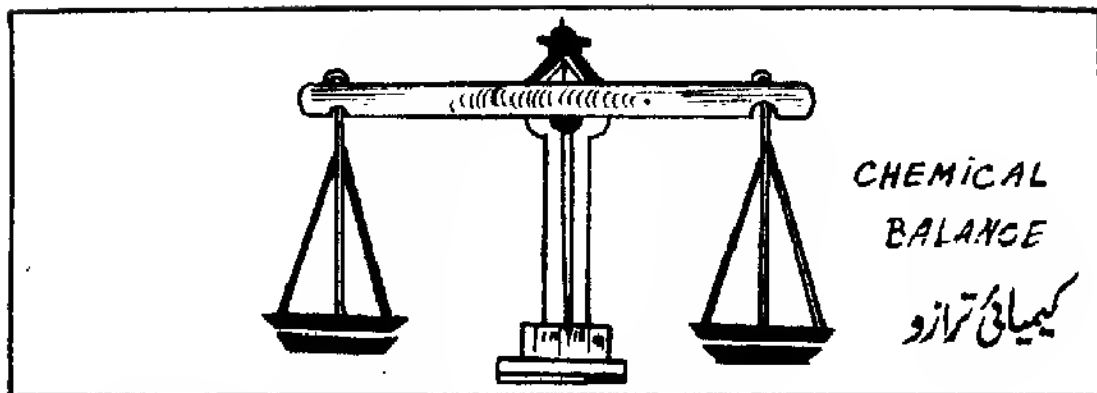
محمد بن موسیٰ اچھے اخلاق و عادات کا مالک تھا۔ اس کی تعلیم و تربیت نہایت عمدہ ہوئی تھی، اُسے علم و فن سے بڑا شفعت تھا۔ وہ علم و فن کی ترقی پر بڑی دریادی سے روپے خرچ کرتا تھا۔ وہ اچھے لوگوں کی صحبت میں رہ کر اچھا اور کامیاب شہری بن گیا تھا۔

اس کا آبائی پیشہ شہ سواری تھا۔ وہ اچھا شہ سوار بھی تھا، اور لڑائیوں میں بھی شریک ہوتا تھا۔ ایک مرتبہ وہ جنگ سے والپس آرہا تھا۔ فوج نے حران میں مقام کیا۔ حران میں اس کی ملاقات ثابت بن قرہ سے ہوئی۔ ثابت بن قرہ اچھی علمی استعداد رکھتا تھا۔ محمد بن موسیٰ اس کی قابلیت اور استعداد سے ممتاز ہوا اور اسے اپنے ساتھ بغداد چلنے پر آمادہ کیا۔

بغداد میں اس نوجوان کو اپنے گھر بیسٹھے رکھا اور بڑی قد و منزالت کے ساتھ رکھا۔ محمد بن موسیٰ نے سرکاری بیت الحکمة کے طرز پر ایک اپنا علمی ادارہ قائم کیا۔ بغداد میں یہ دوسری سائنسی ایکاڈمی تھی۔ ثابت یونانی زبان بھی جانا تھا۔

**علمی نتائج اور کارنامے**    محمد بن موسیٰ نے بہت سے علمی کام کئے۔ ایک تو اس نے علمی ادارہ قائم کیا، اس کے اخراجات و خود برداشت کرتا تھا۔ اس نے بہت سے قابل لوگوں کو جمع کر لیا۔ اور بہت سی علمی کتابیں ترجمہ اور تصنیف ہوئیں۔ وہ ریاضی کا بھی ماہر تھا۔ غور و فکر اور تجربے کے بعد اس نے دو مقداروں کے درمیان دو مناسب مقداروں کے معلوم کرنے کا آسان قاعدہ دریافت کیا، جس سے ریاضی میں بہت سی سیوں نتائج ہو گئیں۔

محمد نے ایک کیمیا وی ترازو (CHEMICAL BALANCE) ایجاد کیا۔ اس ترازو میں یہ خوبی تھی کہ کم سے کم مقداروں کا صحیح صحیح وزن اس کے ذریعے معلوم ہو جانا تھا۔ یہ نہایت مفید ایجاد تھی۔ یہ ترازو دہیرسے جو اہرات اور فرمیتی دواؤں کے صحیح صحیح وزن معلوم کرنے میں بہت کامیاب تھا۔ اور آج بھی یہ ترازو سائنس روم (LABORATORY) میں استعمال کی جاتی ہے۔



## ۲۱۔ ابویوسف یعقوب بن اسحاق کندی سعید

**تuarf** یعقوب کندی دولت مند گھرانے کا فرد تھا۔ مگر علم و فن کی محبت میں اپنا عیش و آرام تج دیا۔ وہ شب دروز مطابعے اور تجربے میں صروف رہتا تھا۔ اس کے وقت میں شاہی دربار قابل حکمار سے بھرا ہوا تھا اور یہ معزز ترین لوگ تھے۔ رئیس المبحین حکم صحیحی منسوب راست بن علی، عباس الجوہری، محمد بن موسی خوارزمی، فرغانی اور کندی ایک ہی دور کے تھے۔ شب دروز علمی بحثیں ہوتی تھیں، وہ باریں علمی ماحول قائم ہو گیا تھا۔

**ابتدائی زندگی، تعلیم و تربیت** یعقوب کندی علم ہدایت اور بحوم کا زبردست ماہر، والا بہلا محقق، ماہر ریاضی اور روشی سے متعلق تجربے کرنے والا عظیم دانشور تھا۔

یعقوب کندی امیر ترین گھرانے کا فرد تھا، اس کے والد خلیفہ ہدایت اور بارون الرشید کے ہند میں کوفہ کے امیر تھے، یعقوب کے آباء و اجداد اگرچہ طبقہ امراء سے تعلق رکھتے تھے اور یعقوب کی پروشن اور تربیت بھی ثابتہ ماحول میں ہوتی تھی، مگر اسے علم و فن سے فطری لگاؤ اور کمال شغف تھا۔ وہ دولت و شرودت اور سیاسی زندگی کے طلاق کے کچھ قریب نہ گیا۔

یعقوب نے ثابتہ عیش و آرام کی زندگی کو ترک کر کے علی زندگی کو پسند کیا، وہ شب دروز علمی اور فتنی کتابوں کے مطابعے میں صروف رہتا تھا۔ لیکن اپنی زندگی کو دلچسپ بنانے کے لئے اس عظیم فلسفی نے فن موسیقی کا سہارا لیا۔ وہ اس فن میں بالکمال تھا۔

یعقوب کندی کا زمانہ ایسا تھا کہ اس وقت دن باریں بہت سے قابل اعتماد علماء اور حکماء،

(سامنس داں) موجود تھے۔ مامون الرشید ان کی بہت عزت اور قدر و منزالت کرتا تھا، حکمار کی جماعت میں معزز ترین اور ستر لوگوں میں رئیس المخین حکیم یحییٰ منصور، سند بن علی، عباس الجوہری، محمد بن موسیٰ خوارزمی، فرغانی اور کندی کا نام آتا ہے۔

ایک ملا سے مقابلہ تک نظر ملا ایسے لوگوں کو بے دین سمجھتے تھے۔ ایسا ہی ایک واقعہ پیش آیا۔ شہروبلخ کے ایک ملا کو سخت خصہ آیا، اس نے کندی کے فلسفیانہ نظریات اور خیالات کو دین و مذہب کے خلاف سمجھا۔ وہ بلخ سے اپنی پارٹی کے ساتھ بغداد آیا اور یعقوب کے خلاف سخت تصریحیں کرنے لگا۔

بلجنی ملا نے یعقوب کا ناک میں دم کر دیا اور اس کی جان کے لائے پڑ گئے لیکن سنجیدہ اور فراخ دل یعقوب نے دربار میں ذرا شکایت نہ کی۔ بلکہ عاقلانہ طریقہ اختیار کیا یعنی اس بلجنی ملا کو اپنے یہاں دعوت دی اور عزت سے بلا یا۔

یعقوب کندی نے بلجنی ملا کی خوب قدر و منزالت کی، بڑے اہتمام سے اپنے ساتھ کھانا کھلایا اور پھر اسے سمجھایا کہ دین و مذہب اور سامنس و فلسفہ میں کوئی حجڑا نہیں، نہ تضاد ہے ادین و مذہب ایک خدائی نظام زندگی ہے۔ وہ پاکیزہ زندگی گزارنے کی تعلیم دیتا ہے، اور فلسفہ اور سامنس تو ان کی عقلی دوڑ ہے۔ انوکھے خیالات و نظریات ہیں، قرآن پاک بھی عقل سے کام لینے اور تفکر و تدبیر پر زور دیتا ہے، لہذا ہمیں عجائبات عالم پر غور کرنا اور عقل سے کام لینا چاہیے۔ ہم قدرت کے اسرار کو کہاں تک سمجھ سکتے ہیں، سوچنا چاہیے۔

کندی نے بلجنی ملا کو ایسے ڈھنگ سے سمجھایا کہ وہ اس کا گردیدہ ہو گیا۔ بلکہ فلسفہ اور سامنس کی تعلیم کے لئے آمادہ ہو کر یعقوب کا فرمان پر دارثا گرد بن گیا۔

**ایک واقعہ** تھا۔ علم خوم پر باتیں ہو رہی تھیں۔ یعقوب نے کہا، جو کچھ میں جانتا ہوں آپ لوگوں نہیں جان سکتے۔ مامون الرشید نے بھی اس گفتگو میں حصہ لیا، اچھا استعمال لیا جائے چنانچہ مامون نے ایک شخص سے چیکے سے کہا: درکسی کمرے میں جاؤ اور وہاں چھپا کر ملکہ عورت وہ کاغذ یہاں قالین کے نیچے دبادو! اس شخص نے ایسا ہی کیا اور وہ کاغذ خوب پیٹ کر چیکے سے دبادیا۔ اب یعقوب سے پوچھا گیا: بتائے کیا لکھا ہے؟

یعقوب نے ذرا غور کیا اور علم نجوم کے زور پر بتا دیا کہ "یہ لکھا ہوا ہے" دیکھا گیا تو صحیح نکلا، اہل دربار حیرت زدہ رہ گئے۔

**مردہ زندہ ہو گیا** یہ بھی ایک نادر واقعہ ہے۔ بغداد کے ایک بڑے تاجر کا نوجوان رُکا سخت تہیں۔ سب بے سود، آخر یعقوب کندی کو بھی بلا یا گیا، یعقوب کندی نے مریض کو غور سے دیکھا۔ حالات معلوم کئے، اور مرض کی تشخیص کر کے امیر تاجر سے کہا: اچھے عود بجانے والوں کی ایک پارٹی فوراً بلاائی جائے۔

ذرا دیر بعد عود بجانے والوں کی ایک پارٹی آگئی۔ یعقوب نے ان کو کچھ بدایات دے کر عود بجانے کا حکم دیا، اور خود مریض کی بپس پر ہاتھ رکھا۔ نکاح ہیں چہرے پر تھیں۔ کچھ دقت گزرا تھا کہ بپس میں حرکت پیدا ہوئی۔ پھر سانس آنے جانے لگی۔ چہرے پر رونق آگئی۔ مریض میں حرکت ہوئی، اس نے آنکھیں کھوں دیں، اور کچھ بولا۔ ہر طرف مسترت کی لہر ددھ گئی۔ اور لوگ یعقوب کی یہ کرامت دیکھ کر جیران رہ گئے، باپ بہت خوش ہوا۔

یعقوب نے لڑکے کے والد سے کہا: فوراً جو کچھ بچھنا ہو پوچھ لیجئے، اور کچھ وصیت ہو تو لکھ لیجئے۔ باپ نے بہت سی بانیں پوچھیں۔ لڑکے نے نہایت اطمینان سے جواب دیا۔ اب یعقوب نے عود بجانے والوں کی طرف دیکھا، اور کچھ بدایات دیں! عود بچنے کا رُڈ کا پھر اسی مرض میں بُتلہا ہو کر ختم ہو گیا۔

یعقوب نے کہا: لڑکے کی تھوڑی سی زندگی باقی رہ گئی تھی، جیکیم نے تدبیریں کیں اور فائدہ اٹھایا۔ زندگی میں اضافہ نہیں ہو سکتا اور اللہ کا حکم طمیل نہیں سکتا۔

**علمی خدمات اور کارنامے** یعقوب علم ہیئت اور نجوم کا ماہر تھا۔ اس نے اپنے کمالات فن کا بارہ باغوت دیا۔ وہ بامال طبیب بھی تھا۔ علم الادویہ کے موضوع پر اس نے ہمارا مطالعہ کیا۔ نئی نئی جوی بٹویں کو تلاش کر کے اس پر تجربے کئے۔ ان کی خاصیتوں اور اثرات کو صحیح صیغہ معلوم کیا اور بھر ان کی درجہ بندی کی۔ پھر داداں کے استعمال میں وزن کا تعین، یعقوب کے زبردست کارنامے سمجھے جاتے ہیں۔ اس نے علم الاعداد اور اس کی خاصیتوں پر تحقیقی کام کیا، اور چار کتابیں مرتباً کیں۔ جو یہ بہت مقبول ہوئیں۔

یعقوب ہندی فلسفہ کا بھی ماہر تھا۔ یعقوب پہلا دانشور ہے جسے فلسفی کا لقب دیا گیا۔ فن موسیقی کو زندہ کر کے اسے نئی شان بخشی اور ترقی نہ نئے نئے فن (TUNES) ایجاد کئے۔ اس نے ان مسودوں کی درجہ بندی کی۔

یعقوب نے علم طبیعت میں روشنی کی ہندسوی شاخ (GEOMETRICAL OPTICS) پر قابلِ قدر تحقیقاتیں کیں اور نتائج کو ایک مکمل کتاب کی صورت میں مرتب کر دیا۔ اس کی اس کتاب کا ترجمہ یورپ میں ازمنہ وسطی میں ہو گیا تھا۔ اس اہم کتاب سے راج بیکن (ستالہ ۲۹۷ء) بہت متاثر ہوا تھا۔

یعقوب کی ایک کتاب کا ترجمہ ۱۵۳۱ء میں لاطینی میں ہوا، اور جرمنی سے چھپا۔

## ۲۲. حسن بن موسیٰ شاکر ۲۵۳۴ھ

**تعارف** چون حسن اچھا سول انجینئر تھا، شاہ وقت نے ایک ہنر کی کھد اُنی کا کام اس کے پسروں کیا۔ یہ ہنر راست اور پیداوار بڑھانے کے لئے کھودی جانے والی تھی۔ حسن نے ہی اس کام کو انجام دیا۔

حسن ہنریت ذہنی و فہیم اور حاضر جواب تھا۔ اس کے کئی واقعات مشہور ہیں۔ ۲۶۳ء میں دفات بائی۔ علم ہند سہ میں مسائل کے حل کرنے کے لئے اس نے بیضوی اسول ELLIPSE کا طریقہ ایجاد کیا۔

**ابتدائی زندگی، تعلیم و تربیت** حسن بن موسیٰ شاکر علم تلقید میں کام اہر اہلیت داں اور اچھا انجینئر تھا۔

حسن اپنے بھائیوں میں سب سے چھوٹا تھا۔ اس کی تعلیم و تربیت بھی بیت الحکمة میں ہوئی تھی۔ اس نے اپنے لئے فن تعمیرات کا موضوع پسند کیا، اور اس میں مطالعہ اور تجربے کے ذریعے کمال پیدا کیا۔ اسے ریاضی سے بھی کافی دلچسپی تھی۔

**ہنر کھودنے کا واقعہ** وہ اچھا سول انجینئر تھا۔ خلیفہ متوکل کے عہد میں ایک ہنر تعمیر کرنے کی تجویز ہوئی۔ یہ بڑا کام حسن کو ملا اور کھد اُنی کا کام شروع ہو کر

مکمل ہو گیا۔ لیکن بہرگی کھد اسی میں کچھ فتنی غلطیاں رہ گئیں۔ باوشاہ کو کسی نے خبر دی دہ بہت ناخوش ہوا اور کہا کہ: اگر غلطیاں واقعتاً ہو گئی ہیں تو سخت سزا کا مستحق ہو گا، اور اس سزا میں اسی نہر کے کنارے چھانسی پر لٹکا دیا جائے گا، اور ساری جائیداد بھی ضبط کر لی جائے گی۔

بہر کے امور کی تحقیقات کا کام سند بن علی کے پرداز ہوا، تحقیقات ہوئی، غلطیاں سختیں لیکن سند بن علی نے حسن کو صاف بچالیا۔ حسن اس کا نہایت شکر گزار ہوا۔

**ایک دلچسپ واقعہ** حسن نے ابھی تعلیم مکمل نہیں کی تھی۔ مامون الرشید کا عہد تھا۔

ایک روز دربار میں اہل علم و فضل کا مجمع تھا۔ ان میں حسن بھی موجود تھا۔

مامون الرشید کو علم اقلیدس سے خاص دلچسپی تھی۔ علم سند سہ پر بحث ہو رہی تھی۔

مامون الرشید کے اشارے پر خالد بن عبد الملک المرذی نے جو علم ریاضی کا مامہر تھا حسن سے کچھ سوالات کئے اور حسن کا امتحان لینا پا گا۔

حسن محنت، حوصلہ مند اور حاضر دماغ تھا۔ اس نے اب تک اگرچہ اقلیدس کی کل چھ شکلیں پڑھی تھیں۔ لیکن محنت اور ذہانت کی وجہ سے اس میں سوالات حل کرنے کا ملکہ پیدا ہو گیا تھا۔

وہ نئے نئے نکتے پیدا کرتا تھا۔ چنانچہ حسن نے سوال کے جواب میں بڑی اچھی تقدیر کی اور نہایت عمدگی سے مکمل جواب دیا۔

بھر حسن سے نئے نئے اور مشکل سوالات علم سند سے متعلق پوچھے گئے تو اس نے ان کے بھی جوابات صحیح جمع دے دیئے۔ حسن نے اس انداز سے جواب دئے تھے کہ اہل دربار حیران رہ گئے اور خود مامون کو بھی حسن کی قابلیت اور صلاحیت پر تعجب ہوا۔

اب حسن اور خالد المرذی میں علمی بحث بھر گئی۔ اس بحث نے طول پکڑا۔ حسن نئے نئے اعتراضات کرتا تھا۔ خالد المرذی جملہ گئے۔ حسن کا یہ طریقہ سوسائٹی کے آداب کے خلاف تھا کہ کسی بڑے بزرگ سے بحث کی جائے لیکن مامون لطف انہارہا تھا۔

خالد المرذی نے مامون الرشید سے کہا: دیکھئے حسن مجھ سے بحث کر رہا ہے، حالانکہ اس نے صرف جھہ شکلیں پڑھی ہیں۔

مامون الرشید نے حسن کی طرف دیکھا اور خاموش رہا۔

حسن بھر بحث کرنے لگا۔ خالد غصہ سے بھر گیا۔ حسن نے کہا: آپ نے سب کچھ پڑھ لیا مگر آپ کا علم حاضر نہیں۔ آپ نکتے نئے نئے پیدا نہیں کر سکتے۔

سامون الرشید نے اب کہا: حسن اتم نے ابھی صرف چھ تسلیں ڈھنی ہیں۔ تمہاری تعلیم ابھی نامکمل ہے۔

حسن اب خاموش ہو گیا، اور بحث ختم ہو گئی۔

**علمی خدمات اور کارنامے** حسن علم ہندس (جیو میری) میں بڑی ہمارت رکھتا تھا، اسے علم فلسفہ اور ہدایت سے بھی خاص و مخصوصی تھی۔ اس نے کئی انکشافات کئے، لیکن علم ہندس میں حصہ کارنامہ یہ ہے جو اس نے مسائل کو حل کرنے کے لئے نئے نئے طریقے اور نئی نئی دریافتیں کیں اور ایک خاص قاعدة معلوم کر لیا جسے بیضوی اصول (LAW OF PHYSICS) کہتے ہیں۔

اس دریافت سے پہلے ریاضی دال صرف دائرے کے اصول سے واقف تھے۔

### ۲۳۔ ثابت بن قرہ حرانی سیمہء ۹۰۴

**تعارف** ثابت بن قرہ حرانی علم ہدایت کا ماہر اور فن طب میں علم تشریع البدان میں بالکل فلسفی اور طبیب تھا۔ علم الاعداد میں موافق عدوں کے درمیان اتحاد کے اہم تکمیلہ دریافت کئے اور موافق عدوں کے جوڑے معلوم کرنے کے لئے ایک کلیتہ اور اصول قائم کیا۔ اجزاء ضریبی اور اجزاء مرکبہ کے فرق کو بتایا۔

اس ماہر ہدایت دال نے رصد گاہ بھی تعمیر کر لیا تھا۔ بیت الحکمة کے طرز پر ملی ادارہ بھی قائم کیا تھا۔ حکومت وقت نے علم ہدایت سے متعلق اداروں کا اسے نگراں مقترن کیا تھا۔ اپنی زندگی میں اس نے بہت سے اچھے کام کئے اور علوم و فنون کو ترقی دی۔

**ابتدائی زندگی، تعلیم و تربیت** ثابت بن قرہ حرانی اچھا طبیب اور علم تشریع البدان کا ماہر تھا۔ علم ریاضی میں اس نے کئی نئے نئے کلیتے (قاعده، اصول) دریافت کئے۔

ثابت حران کا باشندہ تھا۔ حران شمالی عراق میں ایک مردم خیز علاقہ تھا، یہاں کے باشندوں میں بعض بہت مشہور اور قابل لوگ گذرے ہیں۔ ثابت کا خاندان بھی علی خاندان تھا۔

ثابت عرب خاندان سے تھا۔ اس کا آبائی پیشہ سرائی تھا۔ ثابت نے تعلیم اپنے ہی دم بیس حاصل کی اور مطالعے کے ذریعے اپنی قابلیت میں اضافہ کیا۔

محمد بن موسیٰ شاگرجب کسی بینگ سے واپس آ رہا تھا تو مقام حران میں فوج نے ٹپاؤ کیا۔ یہاں اس کی ملاقات نوجوان ثابت بن قرہ سے ہوئی۔ محمد سمجھ گیا کہ یہ نوجوان غیر معمولی صلاحیتو کا مالک ہے۔ محمد نے ثابت کو اپنے ساتھ بعقدر اپلنے پر آمادہ کیا اور ساتھ لایا۔

بندر میں محمد نے ثابت کی بڑی قدر و منزلت کی۔ ثابت میں علمی تحقیقی کی بڑی لگن تھی۔ چنانچہ محمد بن موسیٰ اور ثابت دولوں نے مل کر ایک علمی ادارہ قائم کیا۔ اس علمی ادارہ میں بہت سے قابل لوگ شریک ہوئے اور کام شروع ہو گیا۔ یہ علمی ادارہ بیت الحکمة کے طرز پر تھا۔ اس نئے ادارے نے بہت سے علمی کام کئے۔ یہ شہزادہ کے بعد کے واقعات ہیں۔

ثابت نے علمی کاموں کی وجہ سے خاصی عزت پیدا کر لی۔

**علمی خدمات اور کارنیٹے** ثابت علم ہدیت کا ماہر تھا۔ حکومت نے اسے علم ہدیت کے شعبے میں نگران مقرر کیا، اس نے کئی نئے نئے انشافا

کئے۔ رصدگاہ (OBSERVATORY) کے انتظامات کی اس نے اصلاح کی جملہ تشریع الابدان میں وہ کمال رکھتا تھا اور اس فن یعنی علم تشریع الابدان میں نئی نئی تحقیقات کر کے اس حصے میں اہم اضافے کئے۔ اس نے اس موضوع پر ایک اچھی کتاب بھی تصنیف کی۔

علم ہندسہ (جیو میٹری) میں بھی اس نے بعض شکلوں سے متعلق ایسے سائل اور کلیات دریافت کئے جو اس سے پہلے معلوم نہ تھے۔

علم الاعداد میں ثابت نے موافق عددوں (AMICABLE NUMBER) کے ایک ایسے اہم کلیے کا استخراج کیا جس کے ذریعہ کوئی مرکب عدد ان چھوٹے صدود پر باری باری پورا پورا تقسیم ہو جاتا ہے اور وہ چھوٹے عدد اس مرکب عدد کے "اجزائے مرکبہ" کہلاتے ہیں۔ مثلاً (۲۰) ایک مرکب عدد ہے جسے باری باری سے ۱، ۳، ۵، ۷، ۹ اور ۱۳ پر تقسیم کیا جاسکتا ہے۔ اس نے یہ سب عدد (۲۰) کے اجزاء مرکبہ میں۔

یاد رکھئے: اجزاء مرکب اور اجزاء ضریب میں فرق ہے۔ اجزاء ضریب مفرد ہوتے ہیں۔ مثلاً ۱، ۲، ۳ اور ۵ مفرد ہیں مگر ۱۰ اور ۲۰ امرکب عدد ہیں۔

ثابت نے موافق عدد کے بارے میں بتایا کہ: دو مرکب عدد دو ایسے ہوں کہ پہلے عدد کے اجزاء کے مرکب کا مجموعہ دوسرے عدد کے برابر ہو جائے، اور دوسرے عدد کے اجزاء کے مرکب کا مجموعہ پہلے عدد کے برابر ہو جائے تو یہ دونوں عدد آپس میں موافق عدد کہلاتے ہیں۔ ثابت نے موافق عدود کے جوڑے کے لئے ایک نکتہ اور اصول معلوم کیا۔

## ۲۹۱ جابر بن سنان حراتی سیمہ ۹۲۵

**تعارف** جابر بن سنان مشاہدہ افلک سے بڑی دلچسپی رکھتا تھا۔ وہ ایک اچھا صناع بھی تھا۔ مشاہدہ افلک کے سلسلے میں اس نے کئی آلات رصدیہ تیار کئے اس نے ایک ایسا آلہ ایجاد کیا جس کے ذریعہ مشاہدہ کے وقت فاصلہ معلوم کیا جاسکتا تھا۔ یہ آلہ کردی۔ اصطرباب کے نام سے مشہور ہوا (SPHERICAL ASTROLOBE)

**ابتدائی زندگی، تعلیم و تربیت** جابر بن سنان علم ہدایت میں کمال رکھنے والا ہوتیا صنایع اور آلات رصدیہ کا ماہر تھا۔

جابر بن سنان بھی حران کا باشندہ تھا۔ اپنے وطن حران میں تعلیم پائی اور مطالعہ میں مصروف ہو گیا۔ آلات رصدیہ سے اسے لگاؤ تھا۔ وہ بنداد آگیا اور پوری زندگی یہیں گزار دی ریہاں اس کے خاندان نے کافی علمی کام کئے اور شہرت حاصل کی۔

**علمی خدمات اور کارنامے** جابر ایک ہوشیار صناع اور آلات رصدیہ کا ماہر تھا۔ علم ہدایت پر اس نے کافی کام کیا، مشاہدہ افلک میں جو دقتیں پیش آئی تھیں۔ جابر ان کے حل کی تلاش میں رہتا تھا۔ آخر بڑی کدو کاوش اور تجربے کے بعد ایک آلم ایسا ایجاد کیا جس کے ذریعے فاصلہ کی صحیح صحیح پیمائش کی جاسکے۔ اس مفید آلم کا نام کردی اصطرباب (SPHERICAL ASTROLOBE) رکھا، کردی اصطرباب میں یہ کمال صنایعی سنتی کہ زاویے کی پیمائش منٹوں تک کی جاسکتی تھی۔ مشاہدہ افلک میں فاصلہ معلوم کرنے کے لئے اس آلم سے بڑی ہو لتبیں پیدا ہو گئیں۔

## ۲۵۔ ابو عبد اللہ محمد بن جابر البنا فی سنتہ ۹۲۹ھ

**تعارف** محمد در کمی تحقیقیں اس نے زمین کی گردش اور سورج کی رفتار سے متعلق تحقیق کی اخراج دائرۃ البروج کو معلوم کیا اور بتایا کہ سورج کی گز رگاہ کا جھکاؤ  $\frac{1}{2}^{\circ}$  درجے ہے نہیں بلکہ  $22^{\circ}$  درجے ہے اور  $5^{\circ}$  منٹ ہے۔ اس نے بتایا کہ نقطہ اعتدالیں کی سختمان خراہت غلط نظریہ ہے۔ مشہور مغربی ہیئت داں کو پر نیکیں دستہ نے البنا فی کے نظریات کی تصدیق کی۔ اس کی مشہور کتاب زیرِ البنا فی جرمی میں کئی بار شائع ہو چکی ہے۔ اس کا ترجمہ لاطینی میں سال ۱۷۳۰ء میں شائع ہوا تھا، اور اب بہت سی زبانوں میں ہو چکا ہے۔

**ابتدائی ترددی، تعلیم و ترسیم** محمد بن جابر البنا فی علم ہیئت کا ماہر تھا۔ اس عظیم ابتدائی ترددی، تعلیم و ترسیم ہیئت داں نے زمین کی گردش اور سورج سے متعلق تحقیق کی۔ اس نے بہت سی نئی نئی بائیں دریافت کیں۔

**جابر البنا فی سمجھی حران کا باشندہ تھا۔** ابتدائی تعلیم اپنے والدے پائی اور بھر علم و فن کی کتابوں کے ذریعے مشاہدے میں معروف ہو گیا۔ آخر عمر میں وہ حران سے نکل کر بغداد کے قریب آباد ہو گیا۔

**جابر نہایت ذہین تھا، ساختہ ہی بہت مختنی اور مستقل مذاج تھا۔** ذہین اور مختنی جابر نے سائنس میں بڑی لگن سے کام کر کے اس فن میں کافی اضافہ کیا۔ وہ بہت جلد بغدادیں اچھا ریاضی داں اور سائنس داں کی حیثیت سے مشہور ہو گیا۔

**علمی خدمات اور کارنامے** جابر البنا فی اپنی تحقیقات کا مرکز سورج اور زمین اور سورج کی رفتار سے متعلق تحقیق کی۔ جابر نے اخراج دائرۃ البروج (INCLINATION OF ECLIPTIC) کی صحیح صیغہ پیمائش کی یعنی سورج کی گز رگاہ کا جھکاؤ  $\frac{1}{2}^{\circ}$  درجے ہے بلکہ  $23^{\circ}$  درجے اور  $25^{\circ}$  منٹ ہے۔

جابر کا دوسرا کارنامہ یہ ہے کہ اس نے ثابت کیا کہ نقاط اعتدالیں کی سختمان خراہت

(TREPIDATION OF EQUINOXES) غلطانظریہ ہے۔ وہاں کوئی تحریر اہم نہیں شہود مغربی ہدیت داں کو پر نیکس (ستالہ ۱۵۳۲ء) نے البتانی کے نظریات کی تصدیق کی۔

جا بر نے ثابت کیا کہ سورج کے گرد زمین جس مدار (ORBIT) پر گھومتی ہے وہ خواہ کی طرح گول نہیں بلکہ ہیضوی شکل کا ہے۔ جس کے دو مرکز ہیں۔ سورج ان میں سے ایک مرکز پر ساکن ہے اس وجہ سے زمین کی گردش کے دوران ایک مقام اپس اپس تاہے جہاں سورج زمین سے سب سے نزدیک فاصلہ پر آ جاتا ہے۔

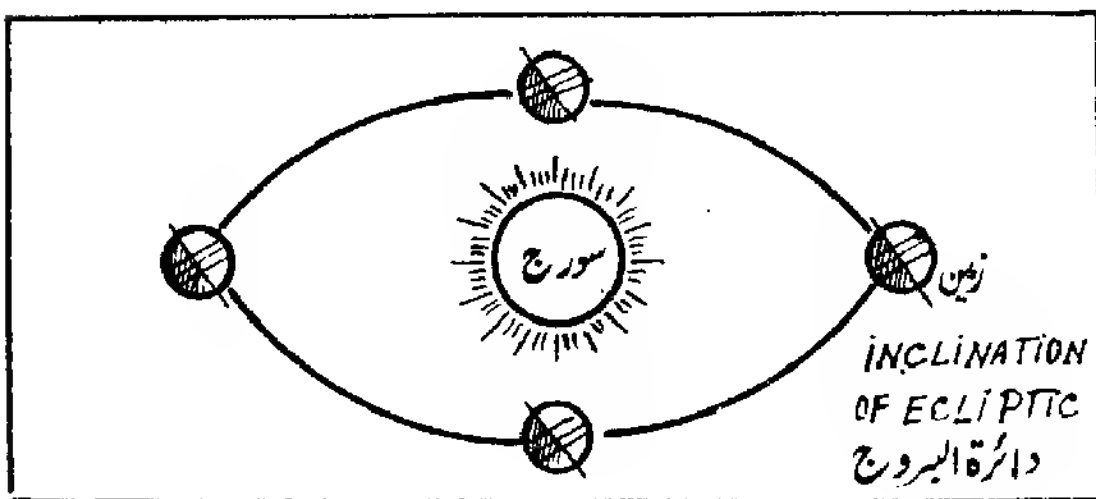
جا بر نے علم ہدیت سے متعلق نقشے (TABLES) تیار کئے اور ان نقشوں کے طبق زیب تیار کی (ASTRONOMICAL TABLES) اسے زیب البتانی کہتے ہیں۔

جا بر علم ریاضی کا بھی ماہر تھا، اس نے علم ریاضی میں نئی نئی دریافتیں کیں علم المثلث یعنی ٹرگونومیٹری میں اس کی دریافتیں نہایت صحیح تھیں۔

جا بر نے زاویوں کی جیوب (SINES) کا صحیح نصہ بنایا اور دیگر نسبتوں کے ساتھ اس کے تعلق کے بارے میں بعض اہم مسافتیں دریافت کیں۔ اس نے زاویوں کے خلائق (CONTANGENTS) کے نقشے سب سے پہلے تیار کئے اور ان کو روایج دیا۔

دنیا میں ہمین ریاضی داں سب سے بڑے بھی گھنے تھے میں ان میں الخوارزمی اور البتانی بھی ہے۔

جا بر نے علم ہدیت پر اپنے تجربات اور مشاہدات کی بنیاد پر زیب البتانی مرتب کی تھی۔ یہ زیب یورپ اور جرمنی میں بار بار شائع ہوئی۔ زیب البتانی کا سب سے پہلے لاطینی میں ترجمہ ستالہ ۱۵۳۲ء میں شائع ہوا تھا۔



## ۲۶۔ ابو بکر محمد زکریا رازی ۱۹۱۳ء

**تعارف** زکریا رازی کی زندگی حوصلہ مندوں کے لئے اچھا سبق ہے۔ ترقی کی راہیں کس طرح کھلتی ہیں، رازی علم طب کا امام کہا جاتا ہے۔ اس کے خیالات اور نظریات اس فن میں دھی الہی کا درجہ رکھتے ہیں۔ اپنی پوری زندگی اس نے علم طب کی خدمت اور تجربات میں گزار دی اور اس کو بہت ترقی دی! ابتدائی دور میں رازی ایک معمولی جاہل نوجوان «رازی اور فن طب» پر بین الاقوامی طبی کانگریس اجلاس ۱۹۱۳ء میں مضمون پڑھا گیا اور اسے فن طب کا امام (ڈاکٹر) تعلیم کیا گیا۔

رازی کی ہزار سالہ بر سی پیرس میں ٹرے اہتمام سے منائی گئی اور اس کی خدمات کو سزا بیٹھا گیا، اور بہت سی تقریریں ہوتیں اور مرضیاں بڑھ گئے تھے۔

**ابتدائی زندگی، تعلیم و تربیت** محمد بن زکریا رازی دنیا کا قابل صد ناز طبیب، عالی دماغ محقق اور مفکر اور زبردست سائنس دان ہے۔ رازی انسانی زندگی میں کروار اور اخلاق کو بلند درجہ دیتا ہے۔ رازی "روحانی عالم" کا قابل تھا جس سے ان ہر قسم کی اخلاقی برا بیوں اور خرابیوں سے بچ سکتا ہے اور پاکیزہ زندگی گزار کر اس قادر سلطق کی طرف متوجہ ہو سکتا ہے اس طرح وہ اپنی دنیادی اور دینی دلوں زندگی بناسکتا ہے۔

نوجوان رازی آزاد زندگی گذارہ ہاتھا خود بجانا اس کا پسندیدہ مشغله تھا۔

موزخین لکھتے ہیں:

رازی غریب خاندان کافر دھنا، ابتداء میں اس نے معمولی تعلیم حاصل کی اور چودہ بندراہ سال کی عمر تک اپنے دلن رے میں کمال بے فکری سے زندگی گذارہ ہاتھا، خود بجانا اور دوستوں کے ساتھ گھومنا اس کا دن بھر کا مشغله تھا۔

**رازی کی زندگی میں القلب** یکایک اس کے دل نے اسے جنجنھوڑا، رازی! یہ کیا کرتا ہے! اس زندگی کو سمجھ! وقت کی قدر کرا رازی نے بے قرار ہو گرا بنے محبوب مشغله دعوی بجائے اکو یہ کہہ کر جھوڑ دیا:-

"جوراگ داڑھی اور موچھوں کے درمیان سے نکلتا ہے وہ کچھ اچھا اور مناسب ہنیں معلوم ہوتا۔"

رازی کی شادی ہو چکی تھی بچے بھی تھے، اب معاش کی فکر پیدا ہوئی تو کہیا اُری کی طرف متوجہ ہوا۔ اپنے گھر میں سبھی بنائی اور سونا بنانے میں ہے تا مصروف ہو گیا۔ سونا بنانے کے لایک میں وہ قسم کی جڑی بوٹیاں لایا کرتا اور تجربے کرتا رہتا۔ دو افرادش اور عطا روانے سے بھی خاصی ملاقات ہو گئی۔ وہ ان سے جڑی بوٹیوں کے خواص اور اثرات معلوم کئے۔

فوجوں رازی آنکھوں کی تکلیف میں بنتا ہو گیا۔ کیونکہ بھی پھونکنے اور تجربے کرنے میں گھردھوئیں سے بھر جاتا۔ طرح طرح کے ابختات اٹھتے اور رازی اسی کام میں رہتا۔ آخر میں اس کی آنکھیں خراب ہو گئیں۔ آشوب حیثیت میں بنتا ہو کر مجبور ہو گیا۔ کیا کرتا! ایک پڑوس کے طبیب کے ہاں گیا۔ طبیب نے معافہ کے بعد کہا، ۵۰۰ روپیہ فیض دینے پر راضی ہو گیا۔ طبیب نے ملاج کیا اور رازی چند روز بعد اچھا ہو گیا۔

جہاں ویدہ طبیب نے کہا:

"بے مطلب کام میں جان کھپانا کچھ اچھا نہیں۔ ایسے سونا نہیں بنتا، ہنس رہے بنتا ہے، دیکھو تم کیسے اچھے ہو گئے؟ یہ بے اصل کیما! وہ نہیں حبس میں تم مشغول رہتے ہو، اور جان کھپاتے ہو۔"

طبیب کے ان الفاظ نے رازی کی زندگی بدل دی! اب اسے اساس شدید ہوا کہ میں کچھ نہیں۔ میری تعلیم بھی ناقص ہے۔ اس میں علم کا شوق پڑھا، اور اعلیٰ تعلیم کے لئے وہ بے قرار ہو گیا۔ بیوی پھر اور دوست احباب سب کو چھوڑ کر وہ وطن سے نکلا۔ اس وقت رازی کی عمر اڑتھیں سال ہو چکی تھی۔ علم کی تلاش میں اتنا بڑا ہو کر وہ چلا اور بغداد آیا۔

**رازی بغداد میں** بغداد پہنچ کر رازی چند روز جسکتا پھر، آخر اس کی ملاقات علی بن سہل سے ہو گئی۔ علی بن سہل کا حلقة درس دیکھتے تھے۔

رازی اس کے حلقة درس میں شریک ہو گیا۔

رازی کو علم کا انتہائی شوق میدا ہو چکا تھا۔ وہ پوری محنت سے دل لگا کر پڑھنے میں صرف ہو گیا اور بہت بلند پر تعلیم ملک کر کے مطالعے میں مشغول ہو گیا۔

علی بن ہمیں ایک سرکاری اسپتال میں سپرنٹنڈنٹ بھی تھا۔ رازی بھی تجربے کے لئے اسپتال میں جانے لگا۔ بغداد میں بہت سے سرکاری اسپتال تھے۔ علی بن ہمیں سب اسپتاں کا نگراں تھا۔ ایک مرکزی بڑے اسپتال میں وہ خود بیٹھتا تھا، اور خاص خاص مریضوں کو دیکھتا تھا۔ رازی بھی اس کے ساتھ مریضوں کو دیکھنے اور معائنة کرنے میں رہتا تھا۔ اس طرح رازی کو بھی بہت تجربہ ہو گیا۔

**رازی اور اسپتال** رازی اب فن طب میں ماہر ہو چکا تھا، اتفاق وقت کہ رازی کے اسپتال میں سپرنٹنڈنٹ کی جگہ خالی ہوئی۔ بغداد سے رازی کو نامزدگر کے سمجھا گیا۔

رازی نے یہاں بہت توجہ اور محنت سے کام کیا، اسپتال کے انتظامات درست کئے اور ایک اچھا نظام قائم کیا۔ علاج اور طبیعی علاج میں بھی اس نے جذبہ سے کام لیا، ان دو جوہ کی بنابردار اسپتال بہت مشہور ہو گیا اور دو دوسرے سے ہر قسم کے مریض آنے لگے، وہ شفایا ب ہو کر واپس جاتے تھے۔

رازی نے آنے والے مریضوں کے لئے یہ انتظامات کئے تھے کہ پہلے ایک ایک مرض کو طبیبوں کی ایک جماعت دیکھتی تھی، جو مریض پہنچ دیا اور خطرناک امراض میں متلا ہوتے ان کو الگ کر دیا جاتا اور ان کو رازی کے پاس بھجو دیا جاتا۔ ان مریضوں کو رازی خود دیکھتا۔ ان کے لئے دو ایسیں تجویز کرتا اور ان کے علاج کی خود نگرانی کرتا، وہ بڑی توجہ سے دواؤں کے اثرات کو دیکھتا تھا، اور ہر قسم کی تبدیلیوں کو قلم بلند کرتا جاتا تھا، رازی نے اسپتاں کی بہت کچھ ملاح کی اور نئے نئے طریقے مقرر کئے۔

**علمی خدمات اور کارنامے** حالی دماغ رازی نے فن طب کو بہت ترقی دی، جس سے جو امراض کو بہت فائدہ پہنچا۔ اس نے نئے نئے تجربے کئے اور فن طب میں کافی اضافہ کیا۔ اس نے ابتدائی طبی امداد (FIRST AID)، کاظمیہ بہلی مرتبہ جاری کیا۔

ایک شہر میں حکومت ایک اچھا اسپتال قائم کرنا چاہتی تھی۔ رازی نے اس کام کو نہایت عمدگی سے انجام دیا، اس نے حکم دیا کہ گوشت کے بڑے بڑے ٹکڑے شہر کے مختلف مقامات اور محلوں میں مناسب جگہوں پر لگادیئے جائیں، سہر و زور صبح کے وقت ان ٹکڑوں کا معائنة کیا

جائے اور ان کی باقاعدہ روپورٹ مرتب کی جائے۔ چنانچہ حکم کے مطابق ایسا کیا گیا۔ اطہار کی ایک جماعت ہر جگہ جا کر گوشت کے ان ملکڑوں کا معاشرہ کرتی اور رنگ، بلوامزہ اور دیگر تبلیغوں کو جانش کر کر کھو لیا کرتی تھی۔ ۴۶

تمیسروں سے دن ان ملکڑوں کی باقاعدہ جانش ہوئی اور روپورٹ مرتب کی گئی۔ جس جگہ کا گوشت اپنی اصلی حالت پر باقی رہ گیا تھا اور ہر جگہ سے بہتر نہابت ہوا۔ رازی نے اس مقام کو اسپتال کے لئے منتخب کیا اور وہاں اسپتال قائم کیا گیا۔

رازی عالی درجہ محقق تھا، وہ علم طبیعت (SCIENTIST) ہماز بر دست ماہر تھا۔ اس نے مادوں پر خود کو کے اس کی تقسیم کی، جمادات، نباتات اور جیوانات، دوسری تقسیم نامیاتی کیمیا اور غیر نامیاتی کیمیا ہے اور اس علم کو مرتب کیا۔ اس نے جو ٹھیک بولٹوں پر نئے نئے تجربے کئے، ان کے خواص اور اثرات معلوم کئے، رازی نے ان سب دو اؤں کی درجہ بندی کی۔

رازی نے دو اؤں کے صحیح صیغہ وزن کے لئے "میزان طبعی" ایجاد کیا، میزان طبعی (HYDROSTATIC BALANCE) ایسی ترازو ہے جس میں جھوٹی سے جھوٹی چیز کا صحیح صیغہ وزن معلوم کیا جاسکتا ہے۔ یہ ترازو آج کل ہر جگہ صحیح وزن کے لئے خصوصاً سائنس روم میں استعمال کی جاتی ہے۔

رازی کا سب سے بڑا کارنامہ مرض چیپک پر تحقیق ہے، اس نے مرض چیپک پر گہری تحقیق کی اس کے اسباب کا پتہ چلا دیا۔ احتیاط اور علاج دریافت کیا، اور اپنی جملہ تحقیق اور تجربات کو کتابی صورت میں مرتب کیا۔ رازی کا پہلا شخص ہے جس نے اس مرض پر کتاب لکھی، اور اس کی کتاب اس موضوع پر دنیا کی پہلی کتاب ہے، اس کی یہ کتاب بھی سیکڑوں برس تک لورب کے میدانی میل کا بھروسہ میں داخل رہی۔  
الکھل کا موجود بھی رازی ہے۔

عمل جراحی میں ایک کار آمد آکا اس نے بنایا۔ اس کو نشر (5625H) کہتے ہیں۔  
رازی کی شخصیت جامع تھی وہ ایک بالکمال فلسفی اور ماہرہیئت وال تھا۔

رازی کو علم اخلاق پر بھی عبور تھا اس نے زندگی کے صحیح مقصد کو بتایا۔ اس نے بتایا کہ رنج کیا ہے ا راحت کے کہتے ہیں۔ خوشی اور غم کی اس نے علمی تشریع کی۔ اس موضوع پر رازی نے بڑی اچھی بحث کی ہے۔

لیکن رازی علم طب میں امام کا درجہ رکھتا ہے، اس موضوع پر اس کے خیالات اور نظریات دھی الہی کا درجہ رکھتے ہیں۔ دالش و رکھتے ہیں۔

«فن طب مردہ ہو گیا تھا، جائیتوس نے اسے زندہ کیا، وہ منتشر اور پر انگدہ تھا، رازی نے اس کو مرتب کر کے ایک شیرازے میں منتسلک کر دیا، وہ ناقص تھا۔ ابن سینا نے اس کی تحریک کی۔

رازی کی مشہور ترین کتاب "الحاوی" ہے، یہ کتاب اس کے تجربات، خیالات اور نظریات کا پنجھڑا ہے۔ دوسری کتاب اس کی "المنشوری" ہے، رازی کی بہت سی کتابیں مختلف موضوع پر ہیں، رازی کی اکثر کتابوں کا ترجمہ یورپ کی مختلف زبانوں میں ہو چکا ہے۔

رازی اپنے فن کا امام تھا۔ اس کی بلندی کا اندازہ اس سے کیجئے کہ: بین الاقوامی طبقی کانگریس کا اجلاس ۱۹۱۳ء میں لندن میں ہوا تو اس میں رازی اور فن طب پر اس کی تحقیقات، کام اور نظریات پر فاص طور سے مضافین پڑھے گئے اور اسے فن طب، کام امام تسلیم کیا گیا۔ دوسری مرتبہ رازی کی ہزار سالہ برسی فرانش کے شہر پرس میں بڑی شان سے منائی گئی۔ یہ چین ۱۹۲۳ء میں ہوا تھا۔ اس میں رازی کی طبقی خدمات پر بہت سی تقدیریں ہوئیں، اور اس فن میں جو کچھ اس عالی دماغ سامنہ داں اور طبیب عظیم نے کام کئے، اس پر بحث ہوئی۔

## ۲۔ سنان بن ثابت حرافی سنت ۹۳۰ھ

**تعارف** سنان بن ثابت حرافی ماہر طبیب اور اچھا منظم تھا۔ اس نے فن طب میں بہت سی اصلاحات کیں اور بہت ترقی دی۔ اس نے تقریباً ایک درجن بادشاہوں کے ذریعہ اور ہر ذریعہ دہ وزیر صحت اور تدرستی کے عہدے پر فائز رہا۔ اس موقع سے اس نے پورا پورا فائدہ اٹھایا اور بڑے حوصلے سے کام کیا۔

ایک حادثہ نے اسے اصلاح اور تنظیم و انتظام کی طرف متوجہ کر دیا، اطباء کی رجسٹری اور امتیاز کا طریقہ جاری کیا، نصاب تعلیم مقرر کیا۔ گشتوں شفاخانے کا طریقہ جاری کیا۔ قیودیوں کے لئے طبی معائنة کا طریقہ جاری کیا اور بہت سے کام کئے۔

سنان بن ثابت حرافی ایک ماہر طبیب تھا۔ اس ابتدائی زندگی، تعلیم و تربیت نے اسپتا لوں کے انتظام میں بہت سی اصلاحات کیں اور اطباء کے لئے امتحان کا طریقہ اسی نے ایجاد کیا۔

سنان کا خاندان پڑھا لکھا تھا، اس کے والد اچھے ریاضی دان تھے، تعلیم کا بڑا حصہ تو اس نے اپنے نامور والد سے حاصل کیا اور پھر بغداد میں دیگر اساتذہ سے علوم و فنون کی اور کتابیں پڑھیں، اور مطالعہ کر کے اپنی استعداد بہت بڑھا۔

سنان کو علم طب سے بہت دل چسپی تھی اور انتظامی قابلیت تو اس میں بہت زیادہ تھی۔

سنان نے تقریباً ایک درجن بادشاہوں کے ذریعے تھے، ہر دریں وہ شعبہ صحبت اور تند رسی کا ذریعہ اور اس شعبے میں اس نے بہت سی اصلاحات کیں۔

**غلط علاج کا حادثہ** اور نہ کوئی شرط تھی، ہر شخص جاہے وہ فن طب سے واقفیت رکھتا ہو یا نہ ہو، بر قسم کے مریضوں کا علاج کر سکتا تھا۔ حکومت کی طرف سے کوئی قانون نہ تھا۔ لیکن ایک غلط علاج کے حادثے نے اطباء کو قانون کا پابند بنادیا۔

واقعہ یوں ہے کہ ۱۹۳۱ء میں بغداد کے ایک عطاٹی طبیب کے غلط علاج سے ایک مریض کی جان چلی گئی۔ اس حادثے کی اطلاع حکومت تک پہنچائی گئی، حکومت نے فوراً تحقیقات کا حکم دیا۔ تحقیقات تمام واقعات سامنے آگئے، اس طبیب نے پوری کتابیں پڑھی تھیں اور نہ کسی طبیب کی نگرانی میں اس نے پریکٹس کی تھی۔ اس طبیب کی یہ نوعیت تھی۔

سنان بن ثابت اس شعبہ کا نگران تھا، اس نے غور اطباء کا امتحان اور حبس طریقے کے بعد کئی اصلاحات جاری کیں۔ اس نے حکم دیا کہ جملہ اطباء کا شمار کیا جائے اور امتحان لیا جائے۔ جنماں جملہ اطباء کو شمار کیا گیا تو معلوم ہوا کہ اطباء کی تعداد ایک بزار کے قریب ہے، اب ان اطباء کا باقاعدہ تحریری اور تقریبی امتحان لیا گیا اور نتائج کا اعلان کیا گیا۔ ایک بزار میں سات سو اطباء کا میہاب ہوئے اور تمیں ہونا کالم ہے۔ سات سو اطباء جو کامیاب ہوئے تھے ان کو حکومت نے حبس طریقے کر لیا۔ ان کو سرکاری سند دی گئی۔ مطب کرنے کا اجازت نامہ دیا اور ناکام کو مطب کرنے سے منع کر دیا گیا۔

**علمی خدمات اور کارنامے** سنان بن ثابت کا فن طب پر بڑا احسان ہے کہ اس نے اس شریف فن کو گزرنے سے بچایا۔ اس نے اطباء کے لئے اصول اور قاعدے مرتب کئے۔ امتحان کا طریقہ جاری کیا اور سرکاری طور پر سند دینے کا قاعدہ بنایا۔ اس نے مطب کرنے کے لئے اجازت نامے کا طریقہ نکالا۔ اطباء کے لئے ہدایت نامہ مرتب کیا۔ شفاخانوں کی اصلاح کی، ۹۰۸ء میں مزید اسپتال کھولے گئے۔

**گشتنی شفاخانہ** سنان نے ہر ایک کو فائدہ پہنچانے کے لئے گشتنی شفاخانہ کا طریقہ نکالا۔ اطباء کی ایک تعداد دواؤں اور دیگر سازوں سامان کے ساتھ ملے چلے گھومتی رہتی اور مرضیوں کا علاج کرتی رہتی۔ لوگوں کو گھر پہنچنے والے علاج کی سہولتیں حاصل ہو جاتی تھیں۔

**قیدیوں کا طبی معائضہ اور علاج** سنان نے علاج کے اس طریقے کو بھی میں جا کر معائضہ کا طریقہ جاری کیا۔ وہاں ان کا علاج ہوتا تھا۔

سنان نے شفاخانوں کو اور دسعت دی اور علاج معاملے کے معہار کو کافی بلند کروایا۔

سنان کے جاری کردہ طریقے آج بھی زیر عمل ہیں۔ اس عہد میں زکر یا رازی بھی زندہ تھا۔



## ۲۸۔ حکیم ابوالنصر محمد بن فارابی سے ۹۵۰ء

**تعارف** حکیم فارابی عظیم فلسفی، ریاضی دان اور ہر علم و فن میں دست گاہ کامل رکھنے والا دانشور تھا۔ دنیا نے صرف چاراً علیٰ تین دماغ رکھنے والے اور جامع شخصیتیں پیدا کی ہیں، ان میں ایک فارابی تھا۔

فارابی نے ہر موضوع پر سیر حاصل بحث کی ہے، شہریت کے اصول اور زندگی کے مقصد کو مرتب کیا ہے۔ اور اشرفِ مخلوق انسان کے بلند درجے کو واضح کیا ہے۔ اصول بتائے ہیں۔

**ابتدائی زندگی، تعلیم و تربیت** تھا، دنیا نے اسے معلم ثانی کا خطاب دیا، وہ کائنات کا محقق اور تہذیب و معاشرت اور علم اخلاق کا نکتہ دان خواہ و فنِ موصیعی کا بھی ماہر تھا اور دنیا کی بہت سی زبانیں بھی جانتا تھا۔

ابولنصر فارابی کے والد فرونج میں سپہ سالار تھے، مگر ابولنصر فوجی میدان کا فائزی نہ تھا، وہ قلم کا مجاهد تھا، فارابی ترکستان میں ایک مقام ہے، اسی نسبت سے وہ فارابی شہور ہوا۔

کہتے ہیں کہ عظیم حکماء اور فضلاوں ہمیشہ سادہ اور قناعت کی زندگی گزارتے رہے یعنی و آرام کو بھی پسند نہ کیا۔ یونان کے عظیم مفکر افلاطون اور اسٹو بالکل سادہ اور زادہ نہ زندگی گزارتے تھے، مسلم دور کے حکماء بھی دولت و ثروت یعنی و آرام سے بے نیاز رہے۔ فارابی کی زندگی بھی زادہ نہ تھی ایک وضع پر وہ آخر تک قائم رہا۔

فارابی نے اپنے ذاتی شوق اور محنت سے علم و فن کا گھر اصطلاح کیا اور کمال پیدا کیا۔ اس نے کبھی یعنی و آرام کی زندگی نہ گزاری۔ ہمیشہ محنت کا عادی رہا۔ ترکی بیاسی کا وہ پابند رہا۔ سب پر ایک لمبی ٹوپی رہتی تھی، اپنی توضع کبھی نہ بدلتی۔

**علمی ذوق و شوق کی ابتداء** کہتے ہیں کہ ایک صاحب علم و ثروت شخص کمیں باہر جانے والا تھا، اس نے اپنی سب کتابیں اور مال و اسباب فارابی کے پاس بطور امانت رکھوادیں اور چلا گیا، فارابی نے ان کتابوں کا مطالعہ شروع کیا، یہ سب کتابیں بہت قیمتی اور فلسفیاتی تھیں، اُسے پسند آئیں و سب کتابیں شوق سے پڑا گیا۔

اور اس کے سارے مضمون ذہن میں رکھ لئے، وہ فلسفیانہ مضامین پر حادی ہو گیا۔ ان کتابوں سے اس نے پورا پورا فائدہ اٹھایا۔

**فارابی سیر و سیاحت کے لئے نکلا**، سر پر ایک لمبی ٹوپی، ترک ایک عجیب واقعہ بیاس میں قلندرانہ شان سے چلا اور رے پہنچا، ملک رے کا امیر صاحب ابن عباد موسیقی کا بہت شوقین اور فارابی کا ناویدہ قدر داں سخا، اسے کمال شوق تھا کہ فارابی اس کے دربار میں آجائے، امیر نے تخفیٰ تحوالف بھیجے اور کوششیں کیں کہ وہ کسی طرح راضی ہو جائے، مگر وہ امیر کا میاب نہ ہوا۔

پچھے دنوں بعد ایک روزاتفاقاً فارابی گھومتا بھرتا، اسی قلندرانہ شان سے امیر کے دربار میں آپہنچا، دربار جمع تھا۔ فارابی ایک طرف کھڑا ہو گیا، فارابی کو کسی نے بھیجا نا ہنسی اور اس کی وضع قطع دیکھ کر سب نے اس کی نہیں اڑائی۔ فارابی خاموش رہا اور ایک طرف بیٹھ گیا۔ فردا دیر بعد وہ اٹھا، لوگ اسے دیکھنے لگے، فارابی نے کمال ہنر مندی سے ستار بجانا شروع کیا۔ لوگ ہیرت سے دیکھتے رہے، اتنے میں سب برمد ہوشی طاری ہو گئی اور سب سو گئے۔ پورا دربار نیند میں ڈوب گیا۔

فارابی اب اٹھا، اپنا جھول سنبھالا اور ستار پر یہ جملہ لکھ کر دربار سے نکلا اور بعد اور وانہ ہو گیا۔  
”ابونصر فارابی دربار میں آیا، لیکن تم نے اس کی نہیں اڑائی، اس لئے وہ سلاکر غائب ہو گیا۔“

اہل دربار جب ہوش میں آئے تو سب کہنے لگے : یہ کون بالکمال آیا تھا ! وہ فن کا ایسا ماہر تھا، کاش ہم اس کو پا جاتے ! یکاکی کسی کی نظر ستار پر ٹڑی تو دیکھا کہ فارابی کا نام لکھا ہوا ہے، عبارت پڑھ کر سب چلتا اٹھے وہ اجنبی فارابی تھا فارابی ! سب نے بہت افسوس کیا، فوراً چاروں طرف تلاش کے لئے گھوڑے دوڑا کے گمراہی نہ ملا۔

**فارابی گھومتا بھرتا مقام حلب پہنچا**۔ حلب میں بادشاہ سیف الدین ایک اور دلچسپ واقعہ (۷۶۱ھ) کی حکومت تھی، سیف الدین اہل علم کا بڑا قدر وال تھا، مشہور عربی شاعر سیف الدین کا درباری شاعر تھا۔

لکھتے ہیں کہ ایک روز دربار میں رہا تھا۔ علماء و فضلاء اپنے منصب کے مطابق بیٹھے ہوئے تھے، امیر سیف الدین تخت پر جلوہ افرزد تھا۔ اتنے میں فارابی اسی وضع قطع کے ساتھ

قلند رانہ شان سے دربار میں آگیا اور ایک طرف کھڑا ہو گیا۔  
 امیر سیف الدولہ کی نظر پر گئی، امیر نے کہا: بیٹھ جائیے!  
 فارابی نے پوچھا: کہاں بیٹھوں! جہاں کھڑا ہوں؟ یا جہاں آپ ہیں!  
 سیف الدولہ: جہاں آپ کھڑے ہیں۔

فارابی یہ سنتے ہی فوراً آگے بڑھا اور شاہی تخت کے قریب پہنچ کر چاہا کہ ہیر کو اٹھا کر  
 تخت پر خود ہی بیٹھ جائے! سارا دریا جیران اور دم بخود ملتا!  
 امیر سیف الدولہ سنبھلا اور اس نے محافظوں سے کہہ گیا۔ محافظوں نے فوراً بڑھ کر فارابی  
 کو روک دیا۔

امیر سیف الدولہ اپنے محافظوں سے ایک خاص زبان میں بوقت ضرورت باتیں کرتا تھا اور حکم  
 دیتا تھا، یہ اصطلاحی زبان کوئی اور نہیں سمجھ سکتا تھا، امیر نے پھر اس خاص اصطلاحی زبان میں  
 اپنے محافظوں سے کہا:

”اس بُلْدَ ہے نے بے ادبی گی ہے! میں اس سے چند سوالات کرتا ہوں! اگر یہ  
 شخص ان سوالات کے جواب نہ دے سکے تو تم لوگ اسے بے وقوف بنائے  
 سکال دینا۔“

عالیٰ دماغ فارابی یہ زبان بھی جانتا تھا، وہ سمجھ گیا، فارابی نے کہا:  
 اسے امیر ہیر کر اکیونکو تمام باتیں اپنے شانچ پر موقوف میں!  
 (یعنی کسی کام یا تدبریوں کا نتیجہ اچھا نکلا تو وہ کام بھی اچھا ہو گا، اور اگر نتیجہ خراب نہ لہر جاؤ<sup>تو وہ کام بھی خراب ہو گا</sup>)

امیر نے تعجب سے پوچھا: کیا آپ یہ زبان بھی جانتے ہیں!  
 فارابی نے کہا: میں سب زبانیں جانتا اور سمجھتا ہوں!  
 امیر نے یہ سُن کر فارابی کو عزت کے ساتھ اپنے قریب بٹھایا۔  
 فارابی اب دربار میں مختلف موضوع پر گفتگو کرنے لگا۔ علوم و فنون اور دیگر مسائل پر اس  
 نے بڑی اچھی گفتگو کی اور دربار پر اپنی قابلیت سے چھا گیا۔

ذرا دیر میں دربار برخواست ہوا۔ امیر اپنے مصاہبین کے ساتھ خاص کمرے میں فارابی  
 کو لئے ہوتے چلا گیا۔

امیر نے فارابی سے پوچھا:

قناعت پسند فارابی بولدا:

امیر سیف الدولہ:

فارابی:

امیر سیف الدولہ

کیا آپ کچھ کھانا چاہتے ہیں!

الحمد للہ! میں بھوکا ہنیں ہوں

کیا آپ کچھ پینا چاہتے ہیں؟

جی ہنیں! اس وقت کچھ خواہش نہیں ہے!

کیا آپ کچھ سماع (قوالی اور اشعار پڑھنا) کی خواہش

رکھتے ہیں۔

فارابی: بہتر ہے! ضرور!

اب سیف الدولہ نے اشارہ کیا، محفل سماع گرم ہوئی۔

علم موسیقی کا ماہر فارابی خاموش سنتا رہا۔ پھر اس نے کئی فنی غلطیاں نکالیں۔

امیر نے پوچھا:

کیا آپ فن موسیقی کے مابر ہیں؟

فارابی:

جی باں! دل چسپی رکھتا ہوں!

امیر:

(ٹپرے شوق سے) کچھ سنائے!

فارابی اٹھا، اپنے جھولے سے چند مکڑیاں نکالیں اور ان کو جوڑ کر کچھ اس انداز سے بجائے

لگا کہ حاضرین مجلس نہیں پڑے اور پھر لگاتار نہستے رہے!

پھر فارابی نے سر پر بدال دیئے، محفل پر غم کی سی کیفیت طاری ہو گئی اور سب لوگ رومنے لگے۔ فارابی نے پھر سر پر بدالے، اب ساری محفل بے صس و حرکت ہو کر سو گئی۔ یہاں تک کہ دربان بھی غافل ہو گیا، اب فارابی اطمینان سے اٹھا اور سب کو سوتا ہوا جھوڈ کر باہر چلا گیا۔

**فارابی چوکی دار بن گیا** فارابی سیر و سیادت کرتا ہوا دمشق آیا۔ وہاں سے مصر جا پہنچا۔ مصر سے پسند نہ آیا، اس لئے وہ دمشق واپس آگیا۔ دمشق میں

وہ کچھ روز قیام کرنا چاہتا تھا۔ کیونکہ یہ شہر ب福德اد کے بعد علم و فن کا دوسرا اہم کمزہ تھا۔ مگر اصلی فارابی

گوشہ عائیت کو زیادہ پسند کرتا تھا۔ وہ امراء میںے دوبارہ با۔ اس لئے اسے کوئی پیشیاں نہ سکا۔

اس وجہ سے عسرت کی زندگی گزارنے لگا۔ لیکن اس کے مطالعے اور علمی مشاغل میں کوئی کمی نہ آئی۔

کہتے ہیں کہ دمشق میں آخر ایک باغ کی چوکی داری کا حکام اسے ملا۔ اس نے بخوبی قبول کر لیا۔

اور اپنے معمولی جھوپڑے میں۔ بننے لگا۔ یہ باغ کمی ایرہ کا تھا۔ کمی مالی (باغبان) تھی۔ فارابی

شب میں اپنے تاریک جھوپڑے سے نکل کر کسی مالی کے جھوپڑے میں چلا جاتا اور مان کے چرائے

کی روشنی میں رات بھر کتابوں کا سطاع کرتا ہتا اور غور و فکر میں وقت گزارتا۔

یہاں جھونپڑے میں اس نے بہت دن گزارے تکلیف ضرر سختی مٹھاں کی طمانت قلب اور سکون میں کبھی ذرہ برابر فرقہ نہ آیا۔ فرصت کے اوقات میں وہ بڑی پابندی سے کتابوں کے مطالعے اور تصنیف و تالیف میں مصروف رہتا تھا۔ رفتہ رفتہ ہاں لوگ آنے جانے لگے اور اس کے فضل و کمال کا چرچا ہونے لگا۔

اب فارابی نے درس نظریہ کام بھی شروع کر دیا۔ لوگوں کا بعلوم ہوا کہ یہ خوبی دار جو کی دار نہیں بلکہ حکیم ابوالنصر فارابی ہے۔ اہل علم و دانش نے اسے سلواد رائناں ہوں پر بھٹایا۔ یہاں اُس کے ہزاروں شاگرد پیدا ہو گئے۔

**علمی خدمات اور کارنامے** اہل دانش کہتے ہیں کہ اس دنیا نے صرف چاراً حلی ترین ذہن دو ماخ رکھنے والے اور جامع شخصیتیں پیدا کی ہیں۔

دوسرا مسلم سے پہلے اور دوسری دوسری، ان میں ایک حکیم ابوالنصر فارابی بھی ہے۔ فارابی عظیم فلسفی، ریاضی کاماء برادر ہرن میں دست گاہ کامل رکھنے والا دانش درختا۔ ہم یہاں اس دانش ورکے فلسفہ اخلاق کو پیش کرتے ہیں۔

فارابی علم اخلاق اور معاشرت پر بڑے اچھے انداز میں بحث کرتا ہے احمداء میں فارابی پہلا شخص ہے جس نے حیوانات پر غور کیا اور بتایا کہ ان ان اشرف مخلوق کیوں ہے! ان ان کی زندگی کا ایک عظیم مقصد ہے، اور وہ عظیم مقصد «سعادت» کے ذریعے اللہ تعالیٰ کی خوشنودی حاصل کرنا ہے، سعادت یعنی مدد اور پاکیزہ خیالات و لنظریات اور اعمال صالح، جس کو «مکارم اخلاق» کہتے ہیں۔ سعادت تکمیل مکارم اخلاق کا نام ہے۔

علم کیا ہے۔ طالب علم کے کہتے ہیں:

فارابی علم کی تعریف کرتا ہے: علم اللہ کا نور ہے اور دل کی روشنی ہے!

علم کون حاصل کر سکتا ہے؟

ایک طالب علم بالکمال اور عالی دماغ اسی وقت بن سکتا ہے جب وہ اپنے دل میں علم کا سچا شوق اور سکھنی لگن رکھتا ہو! وہ تن درست اور اچھے مزاج کا ہو، وہ مدد اخلاق و عادات کا پابند ہو، غور کرنے اور سوچنے کا مادی ہو! سچا طالب علم وہ ہے جو دیانت دار، مستعد اور محنتی ہو، وہ وقت کا پابند ہو! قناعت پسند ہو، صاف سفری سادہ اور پاکیزہ زندگی گزارتا ہو!

فارابی نصیحت کرتا ہے:

ایک اچھے طالب علم پر لازم ہے کہ وہ حرص و طمع، جلن حسد غصہ، غیبت اور برائی، ان سب سے بالکل دور رہے۔ وہ ایسے لوگوں کے قریب بھی نہ جائے۔ وہ اچھے اور شریف لوگوں میں رہے۔

فارابی آنے کے کہتا ہے:

انسان علم کو روزی حاصل کرنے کا ذریعہ ہرگز نہ بنائے۔

یاد رکھو! اجس شخص کا علم اس کے اخلاقی دعادات کی اصلاح نہ کرے اور اسے سچا اور باعل نہ بنائے! اس کا علم ناقص اور بیکار ہے، وہ آخرت میں سعادت کا مستحق نہ ہو گا۔  
کسی انسان کو پورا کمال انا نیت صرف اچھے علم اور اچھے عمل سے ہی حاصل ہو سکتا ہے، یعنی اس کے اخلاقی دعادات اچھے ہوں، مشیر میں زبان ہو اور عمل بھی اچھا ہو۔  
سعادت کی تکمیل مدد اخلاقی دعادات اور اعمال صالحہ سے ہوتی ہے جس طرح ایک درخت کی تکمیل اس کے پھل سے ہوتی ہے۔

**عبادات اور ان کا مقصد** ہم فدا کی عبادات کرتے ہیں۔ لیکن کیوں؟ ان فارابی عبادات پر عالمانہ اور مائنیٹک انداز میں بحث کرتا ہے:-

یہ اعمال جو روز ہم ادا کرتے ہیں، یہ معاشرہ یعنی سوسائٹی میں لوگوں کو متنبہ اور خبردار کرتے رہتے ہیں۔ یہ بلا میوں سے بچا لیتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کی خوش نوی کا باعث ملتے ہیں، یہ اعمال ہیں مثلاً نماز، روزہ، حج اور زکوٰۃ، یہ دیانت داری اور حسن اخلاق وغیرہ کی تعلیم دیتے ہیں۔ ان عبادات سے بندوں کے ایمان میں تازگی آجائی ہے۔ ان میں اخوة مرقدت اور محبت کے شریفاتہ جذبات اُبھر آتے ہیں۔ ان کے خیالات اور عقاید پاکیزہ رہتے ہیں۔

یہ سب باتیں سوسائٹی کے اجتماعی نظام کو قائم اور مستحکم رکھتی ہیں، اور صحت مند معاشرہ کی نشوونما میں معاون ہوتی ہیں۔

**موجودات عالم** فارابی موجودات عالم پر فلسفیانہ انداز میں بحث کرتا ہے اور کہتا ہے، موجودات عالم یعنی یہ دُنیا اور اُس کی سب چیزوں۔ ان سب کی پہلی تین قسمیں وہ بتاتا ہے جمادات، نباتات اور حیوانات۔ پھر ان کے بارے میں وہ عالمانہ

انداز میں گفتگو کرتا ہے۔

فارابی حیوانات کی حیاتیات کے نقطہ نظر سے پیش کرتا ہے (حیاتیات ۵۰۵۶۲) اس حیاتیات کی وہ تسمیں بتاتا ہے اور اسے زندگی کا ارتقاء کہتا ہے کہ یہ اس کا نظریہ ہے یعنی وہ مخلوق جو جان رکھتی ہیں اور ان میں زندگی ہے۔ وہ جامد اور ساکت نہیں ہے، وہ متخلص ہیں اس طرح کہ اُن میں عاقل ہیں جیسے انسان اور غیر عاقل جیسے جانور۔

انسان عاقل ہے اُب سے اشرفت مخلوق کا درجہ دیا گیا ہے اس میں بھی ارتقاء جاری ہے۔ (وماغنی ارتقاء) قدرت نے اس میں ایسی صلاحیتیں رکھی ہیں۔ وہ خود و فکر کرے گا، اور پھر اُگے بڑھے گا۔ چنانچہ یہ عمل جاری ہے، دماغی ارتقاء اس کے تحریکات کی بنیاد پر جاری ہے، اور جاری رہے گا۔

**الشرف مخلوق النسان اس کا ارتقاء عظیم ترین نعمت سے نازد اسے علّم  
الإنسان مالئه يَعْلَمُ**

النسان اپنی ضروریات کے حصول اور بہترین حالات کی تکمیل کے لئے اجتماعی زندگی گذارنے پر مجبور ہے۔ وہ معاشرہ اور سوسائٹی سے الگ نہیں رہ سکتا۔ وہ اپنی سماجی زندگی ہی میں اپنی منزل تک پہنچ سکتا ہے۔

فارابی ان ازوں کی اجتماعی زندگی کے ارتقاء کی تکمیل کا تصور اس طرح پیش کرتا ہے۔  
ان ان کی سماجی زندگی کے ارتقاء کی تکمیل۔

انسان اپنی اجتماعی زندگی میں طبعاً خاندان کی تکمیل کرتا ہے یہ پہلا اجتماع ہے۔  
کئی خاندان مل کر جگہ باہم ان میں تعلقات پیدا ہو جاتے ہیں، قبیلہ کی شکل اختیار کر لیتے ہیں۔ خاندانوں کا دوسرا اجتماع قبیلہ ہے۔ جو کئی خاندانوں کا مجموعہ ہے! اور پھر اپنی ضرورتوں سے مجبور ہو کر کئی قبائل باہم مل جاتے ہیں تو یہ تیسرا اجتماع قوم کہلاتا ہے۔ یہ بہت بڑا اجتماع ہے اور ارتقاء کی تیسرا منزل ہے۔

خاندان سب سے جھوٹی اکانی ہے، قبیلہ دوسرا اور قوم سب سے بڑا اجتماع ہے۔  
خاندان کی طاقت محدود ہوتی ہے، قبیلہ طاقت وہ ہوتا ہے اور اپنی طاقت کے ذریعے وہ ایک خطہ زمین پر قبضہ کر لیتا ہے۔ اور پھر بہت سے قبائل مل کر جو ایک قوم بن جاتے ہیں

ایک دیسچ علاقے پر قابلِ بعض ہو جاتے ہیں۔ وہ اپنا ایک نظم و سبسط قائم کر لیتے ہیں۔ یہ سب اجتماع اپنے افراد کی جملہ ضرورتوں کو مہیا کرتے ہیں۔ حفاظت کرتے ہیں یہ فطری اور طبعی تقيیم ہے، ان کے نام یہ ہیں۔ پہلا اجتماع گاؤں ٹھے۔ دوسرا قصیہ اور ان سب سے بڑا شہر۔ شہر کی اجتماعی زندگی نہایت دیسچ ہوتی ہے۔ اس لئے وہ بڑے چشمہ اور دریا کے کنارے آباد ہوتا ہے۔ خاندان، قبیلہ، قوم یہ تین قسمیں آبادی کی ہو جاتی ہیں۔

**قوم کامل ترین ان افی اجتماع ہے** قوم اپنا اللگ اور منفرد مزان رکھتی ہے۔ ہر قوم دوسرا قوم سے مادات والطواز انداز غور دنکر میں اللگ ہو گی۔ ان کے خیالات و نظریات معاشرتی زندگی اور زبان سب باقیں اللگ ہوں گی۔ یہاں تک کہ شکل و صورت میں بھی اقوام عالم ایک دوسرے سے اللگ اللگ نظر آئیں گی۔ ان کی قومی خصوصیات اللگ اللگ اور فطری ہوں گی۔

قوم پر آب و ہوا کے اثرات بھی پڑتے ہیں خاندان ابتدائی وحدت ہے، یہ گاؤں نبٹتا بڑا اجتماع ہے۔ مگر یہ بھی نامکمل اجتماع ہے، محمد و دہے، ذرائع زندگی مدد دیں۔ تیسرا اجتماع سب سے بڑا اور مکمل ہے۔ یہ اجتماع شہر کا ہے۔ مدنیت، عربی میں اور انگریزی میں سٹی (City)، کہتے ہیں۔ اس تیسرا اجتماع میں ہر فرد کو ہر قسم کی مناسب ہوتیں حاصل ہوتی ہیں۔ جملہ ضروریات زندگی کی تکمیل کے سامان مہیا ہوتے ہیں۔ تہذیب و ثقافت کے نوک و پلک یہاں سورتے ہیں۔ اس لئے معاشرہ یعنی سماج کی نشوونما اور صحت مندرجہ کے لئے شہر بہترین جگہ ہے۔ یہ مکمل اجتماع ہے۔ یہاں ہر طرح کے ذرائع چھیتا ہیں۔ جن سے ان ایسیں کی تکمیل ہوتی ہے۔

شہر کے بھی درجے ہیں، بعض شہر کے لوگ، طبعاً زیادہ شریف، تعلیم یافہ اور ذرائع کے سبب زیادہ تجربہ رکھتے ہیں۔ اس طرح آداب زندگی اور اخلاق میں بھی فرق ہو جاتا ہے زمین اور آب و ہوا کے بھی اثرات ہوتے ہیں۔

شہروں میں زندگی کا ہر پہلو نمایاں اور واضح ہوتا ہے۔ ہر قسم کے لوگوں سے ملنے جتنے مذاقع فراہم ہوتے ہیں۔ ان میں مسائل اور معاملات کے سلسلہ میں خیالات کا تباہہ ہوتا رہتا ہے ہر قسم کے تجربے ہو جاتے ہیں۔ صلاحیتیں ابھرتی ہیں، جدت پسند و مانع اور حوصلہ مند

افراد نئے نظر سے قائم کرتے ہیں۔ زندگی کا ہر پہلو بیانِ نشووناپا ہتا رہتا ہے۔ اور یہ ارتقا ہر بار جاری رہتا ہے۔ جس سے ان انسانیت کو فرد غ حاصل ہوتا رہتا ہے اور تمدیب و تمدن کو ترقی کا موقع ملتا ہے۔

فارابی گاؤں اور شہروں کی تنظیم پر ۲۳ مگز نکھتا ہے،

شہروں میں محلہ ہوتے ہیں اور یہ سب محلے باہمی تعاون کی بنیاد پر شہری آبادی کی تکمیل کرتے ہیں، اگر یا یہ محلے شہر کے یونڈ ہیں اور انتظامی چیزیں رکھتے ہیں۔ شہر ایک جسم ہے اور محلہ دیگر انتظامات اس کے ضروری حصے اور اعضا ہیں جن سے شہر بجا نے کی تکمیل ہوتی ہے گاؤں اور دیہات کم تر درجے کی جگہیں ہیں۔ وہ بہت شہری اجتماع کے لئے قائم ہوتے ہیں اور فتح و فتوحات کی چیزیں اب شہر کے خالوم کی چیزیں ہو جاتی ہے جو شہری ضرور توں کو ایک ملک ہبھایا کرتے ہیں، اور یہ سلسلہ اسی طرح جاری رہتا ہے۔

النَّاسُ أَعْلَى الْمَدْنَ وَالْمَعَاشَرَتُ فارابی ایک محقق اور مفکر کی طرح حیاتیات پر بعثت کرتے ہوئے سماجیات پر گفتگو کرتا ہے وہ علم تمدن اور معاشرت کے نکتے بیان کرتا ہے۔ ان ان اشرف مخلوق ہے۔ لیکن وہ اپنے ماحول اور اپنے نفس کے حالات سے مجبور ہو کر کئی ملکوں میں تقسیم ہو جاتا ہے۔ اعلیٰ اور ادنیٰ یعنی اعلیٰ تمدن رکھنے والے انسان اور ادنیٰ تمدن کے انسان، اعلیٰ تمدن رکھنے والے بلند ترین سماج کے لوگ ہیں وہ زندگی کا صیحہ شور رکھتے ہیں۔

فارابی کہتا ہے:

اعلیٰ تمدن رکھنے والے ستریفانہ اور صحت مند سماج میں وہ لوگ ہیں جو شریف نیکوکار اور مسیل ملاب پر رکھنے والے، وہ ہر حال میں خوش اور مطلع ہیں۔ وہاں ہر شہری ہیں باہم محبت اور مردودت کا جذبہ پایا جاتا ہے۔ ان کا نظریہ زندگی حام انسانی برادری کی صلاح و فلاح ہے۔

اس اعلیٰ تمدن سماج میں صرف شریف اور نیکوکاروں کو بلند درجہ حاصل ہوتا ہے اور وہاں لوگوں کی عزت اور ان کا احترام ان کے قول اور فعل کے سبب کیا جاتا ہے۔

فارابی دولت اور ثروت، شہرت اور دنیاوی عہدے اور رتبے کو محض اعلیٰ شہریت کا درجہ نہیں دیتا۔ ایسے سماج کو وہ اعلیٰ تمدن، ستریفانہ اور صحت مند سماج ہنیں سمجھتا۔ اعلیٰ اور

متعدن سماج جس میں اصلی شہریت رکھنے والے اور کہیا ب زندگی گزارنے والے لوگ رہتے ہیں۔ وہ لوگ مکارم اخلاق کے حامل ہیں۔ وہ لوگ سعادت مند ہیں۔

فارابی اب کم تر درجے یعنی غیر متعدن سماج کے لوگوں کے بارے میں بیان کرتا ہے۔  
ان انوں میں سمجھی لوگ اعلیٰ دل و دماغ نہیں رکھتے!

غیر متعدن اور کم تر سماج کے لوگ وہ ہیں جن میں ادب اور شاستگی کوئی چیز نہیں، ان میں زندگی کا صحیح شور نہیں ہایا جاتا۔ وہ لوگ صرف اپنی غرض اور اپنے مطلب ہی کو سب پکھ سمجھتے ہیں۔ ایسے سماج میں ان ہی باتوں کو اہمیت حاصل ہوتی ہے۔

ایسے کم تر سماج کے لوگوں کی زندگی کا مقصد بس یہ ہوتا ہے کہ اپنی پوری طاقت اور قوت صرف دولت اور روپیہ حاصل کرنے اور جمع کرنے پر صرف کی جائے۔ ایسے لوگ دولت اور روپیہ سے بے بناہ محبت رکھتے ہیں۔ اسی لئے وہ بخیل بھی ہوتے ہیں۔ وہ لوگ ابھی شہریت کے کوئی معنی نہیں سمجھتے۔

ایسے غیر متعدن سماج میں وہی لوگ قابلِ عزت اور احترام مجھے جاتے ہیں جن کے باس کثیر دولت روپیہ اور جائیداد ہوتی ہے۔

فارابی ایسے ادنیٰ تمند کو ناقص معاشرہ سمجھتا ہے اور اس کا نام جاہلی تمند رکھتا ہے۔

فارابی اس جاہلی تمند کے بارے میں ذرا تفصیل سے بیان کرتا ہے، ایسے جاہلی تمند تمند کے لوگ کس مزاج اور طبیعت کے ہوتے ہیں، ایسے تمند کی حقیقت کیا ہے۔

ایسے جاہلی تمند میں لوگوں کا فلسفہ یہ ہے کہ وہ سمجھتے ہیں کہ اس ماحول میں بالطبع عینی فطری طور پر اور بالدارا دہ یعنی جان بوجھ کو مخلوقات میں باہم کوئی ربط و تعلق نہیں ہوتا، سب الگ الگ ہوتے ہیں، ان میں باہم "تنازع للبقاء" جاری رہتا ہے (زندگی کی کشمکش یعنی اپنی اپنی زندگی کو قائم رکھنے اور خود اسی قائدہ اسٹانے کے لئے دنیا میں جدوجہد، اپنا فائدہ ہو جائے جاہے دوسروں کا لکھنا ہی نقصان ہو جائے۔

ایسے ناقص سماج میں ہر شخص کو دوسرے سے نفرت اور بدگانیاں رکھنی لازم ہیں۔

فارابی کرتا ہے :

اس جاہلی تمند میں حقیقی محبت، مرقت، آخرت، مسادات اور انصاف، غلوص اور دیانت

اس قسم کے اخلاق حسنہ اور اوصاف حمیدہ کوئی حقیقت اور قدر و قیمت نہیں رکھتے۔ صرف خوف اور ضرورت ہی اس جاہلی تمدن میں نظام زندگی کی بنیاد ہوتی ہے۔  
فنا رابی کہتا ہے :

یہاں جو کچھ باتیں بیان کی گئی ہیں وہ سب جاہلیت کے خیالات و نظریات ہیں جو فطری اور پاکیزہ نہیں، بلکہ خارج میں گناہ سے بھرے مشاہدات، ناقص اثرات اور غیر طبعی (غیر حقیقی) احوال سے متاثر ہو گر لوگ اپنے کمزور دلوں میں بھٹاک لیتے ہیں، اور اسی کروہ زندگی کا عظیم مقصد سمجھتے ہیں۔ یہ لوگ سعادت سے دور ہوتے ہیں۔

**قدرت کا نظام** "اللہ تعالیٰ قادر مطلق ہے، وہ اس دنیا کا مستعلم اور مدد بر ہے، اور فرشتوں نگران کرتا ہے۔"

انسان پر لازم ہے کہ حق کی طرف رجوع کرے اور اللہ تعالیٰ کا فرماء بردار بندہ بن جائے۔

فنا رابی ان اذون کو نصیحت کرتے ہوئے کہتا ہے :

"پاکیزہ اور فطری زندگی ہے کہ انسان تنفس اور تدبیر سے کام لے، وہ اس جاہلی تمدن کی زندگی کو ترک کر کے سعادت کی طرف لوٹ آئے۔ صحیح تنفس اور تدبیر، پاکیزہ خیالات، اعمال صالحہ اور حُسن اخلاق انسان کے دل و دماغ کو روشن کر دیتے ہیں۔ خدا کی غفلت کا اظہار۔ نمازو و روزہ نیم و تقدیس اور اعمال صالحہ اس کی زندگی کو پاکیزہ بنادیتے ہیں۔ خدا کے بزرگ و برتر اس بندے سے خوش ہوتا ہے، اور موت کے بعد وہ عظیم اشان صلہ کا مستحق ہوتا ہے"

**اچھی شہریت اور اچھے شہری کا معیار** معاشرہ میں ایک اچھا شہری کس طرح ہو کا احساس کس طرح کرنا چاہئے۔ ایک اچھے شہری میں کیا کیا خصوصیتیں پائی جانی چاہیں۔ فارابی اس کا ایک نقشہ بناتا ہے اور پاکیزہ زندگی کا ایک معیار قائم کرتا ہے۔

اصلی تمدن اور صحت مند معاشرہ کے شہریوں میں یہ خصوصیتیں پائی جانی لازم ہیں۔  
۱۔ وہ شہری صحیح اور تند رست ہوں، ان کے اعضا مضمبوط ہوں۔ وہ سب کاموں کو

پاسانی انجام دے سکیں، مستقل مزاج اور سمجھیدہ ہوں، ان کے کاموں میں باقاعدہ ہی ہو، وہ جملہ فرائض کو عدگی اور مستعدی سے ادا کریں اور حقوق سے آگاہ ہوں۔

۲۔ وہ ذہین و فہیم، مستعد اور حوصلہ مند ہوں، دوراندیش، اچھے ڈھنگ سے سوچنے والے اور پایکارہ خیالات رکھنے والے ہوں، وہ جو کچھ سنیں یا پڑھیں اسے اچھی طرح سمجھ لیں اور اس کی ستہ بُک پہنچ جائیں۔

۳۔ وہ قوی قوتِ حافظہ کے مالک ہوں، جس کسی کو زبان دیا یا وعدہ کیا اس کو یاد رکھیں اور پورا کریں۔ لیت و لعل ہر گز نہ کریں۔

۴۔ وہ لوگ شیریں زبان ہوں اور جو کچھ بیان کرنا چاہتے ہوں، اچھے الفاظ اور عمدہ طریقے سے بیان کر دیں، وہ ہربات کا جواب باقاعدہ، سمجھیدگی کے ساتھ اور مکمل طور پر دیں، ادھورا اور ناقص جواب ناپسندیدہ سمجھا جاتا ہے۔

۵۔ وہ حاضر و مانع ہوں یعنی کھوئے سوئے نہ رہیں۔ وہ ماحول اور حالات کو سمجھتے رہیں۔ غافل نہ رہیں۔

۶۔ وہ علم کا سپاگذق و مشوق رکھتے ہوں۔ علمی تحقیق و جستجو اور حق کی تلاش میں ہر وقت سرگردان رہیں، اور اس راہ میں ہر قسم کی تکلیفیں برداشت کر لیں۔

۷۔ وہ تقاضت پسند، دل کے غنی اور سیر چشم ہوں۔ حریص اور لاپھی نہ ہوں۔ وہ حسد، جلن، نفرت اور غصہ سے دور ہوں۔ ہب و لب کے قریب نہ جائیں۔

۸۔ وہ سپتے اور دیانت دار ہوں، اگہا رحم سے گرینہ نہ کریں، پسخ بولنے والوں کی قدر کریں، جھوٹ، اکرو فریب اور بدگوئی سے نفرت کریں، ناکامیوں سے مالوں نہ ہوں۔

۹۔ وہ باد پسخ، غیرت مند، باوقار اور خلیق ہوں، عزت کی زندگی کو زندگی سمجھتے ہوں۔

۱۰۔ وہ فیاض اور سخنی دل ہوں، انصاف پسند ہوں اور ہر حال میں خدا کا شکر ادا کریں۔

**فارابی کی شخصیت** فارابی ایک عظیم مفکر اور سائنس دان تھا، وہ علم اخلاق کا موجود نے سماجی زندگی کا نظریہ سب سے پہلے پیش کیا، اور تہذیب و معاشرت کا ایک مکمل نقشہ بنایا، وہ سیاست کا بھی بصر تھا۔

## ۴۹۔ ابو منصور موفق بن علی ہرودی سہیہ ۳۴۰ھ

**تعارف** موفق بن علی ہرودی اچھا سائنس دا، طبیب حاذق، مفرد دواؤں کے خواص اور اثرات کا ماہر اور فن طب میں بے مثل اور یکتا تھا۔ اس فن میں اس نے کتاب حقائق الادویہ کتاب لکھی، دواؤں کو دو حصوں میں تقسیم کر دیا۔

نامیاتی (ORGANIC) اور غیر نامیاتی (INORGANIC) اپنی کتاب میں اس نے کل پانسو پیاسی دواؤں کے نام اور بیچاں۔ ان کے اثرات بتائے ہیں۔ ان کے خواص اور چار درجے قائم کئے ہیں۔

معدنی ادویہ بھی اس نے دریافت کی ہیں۔ ان کے فوائد لکھے ہیں۔ نقصانات بیان کئے ہیں۔

**ابتدائی زندگی، تعلیم و تربیت** موفق بن علی ہرودی اپنے درسے عظیم طبیب، علم الادویہ کا زبردست ماہر اور اچھا سائنس دا، ہرات (ایران) کا باشندہ تھا۔ اسی شہر میں تعلیم حاصل کی اور پھر مطالعے اور تجربے میں مصروف ہو گیا۔ موفق بن علی ہرودی نے دواؤں کی طرف توجہ کی اور جڑی بویوں پر تجربے کئے۔ اس فن میں اس نے کمال پیدا کیا۔

موفق بن علی نے مفرد ادویہ کے خواص اور اثرات پر تحقیقات کرنے۔ نئی نئی جڑی بویوں اور نئے نئے پودوں کے دریافت کرنے اور ان کے خواص اور اثرات معلوم کرنے کے لئے طول طویل سفر بھی کئے اور شیخیت بھی کافی برداشت کیں مگر اپنے کام کو مکمل کیا۔ اس نے اپنی علمی تحقیقات اور ان کے نتائج کو مرتب کر کے کتابی صورت دی اور اس کا نام "حقائق الادویہ" رکھا۔

**علمی خدمات اور کارنامے** موفق بن علی کو طبی سائنس ہے گراں کا وہ علمزبان تھا کا محقق، علم الادویہ پر نئے نئے تجربے کرنے والا اپنے فن کا ماہر اور بالکمال طبیب تھا۔ اس نے ہر جڑی بوی پر خود تجربے کئے، ان

کے خواص اور اثرات معلوم کئے۔ نیز نئے نئے پودوں کی تلاش میں دور دور کا سفر کیا۔ ناموں کی تحقیق کی، خواص اور اثرات کی بتا پر داؤں کی درجہ بندی کی۔ اس نے معدنی ادویہ کی بھی تحقیق کی۔<sup>۷۸</sup>

موفق کی مشہور کتاب حقائق الادویہ ہے۔ دور اول کی یہ پہلی اور مستند جامع کتاب ہے، یہ کتاب بڑے سلسلے سے مرتب کی گئی ہے۔ اس میں ایور و دیدک داؤں کے نام اور خواص بھی درج ہیں۔

**حقائق الادویہ** طرح ہے کہ جملہ ادویہ کو پہلے دو بڑی قسموں میں تقسیم کیا گیا ہے۔

۱۔ معدنی دوائیں (۲)، نباتاتی اور حیوانی دوائیں

آج کل کی اصطلاح میں جن کو نامیاتی اور غیر نامیاتی (نامیاتی ORGANIC اور غیر نامیاتی INORGANIC) کہنے ہیں، نامیاتی ادویہ کی مزید دو قسمیں کی گئی ہیں۔

اس ضخیم اور مستند کتاب میں پہلے کل پانچ سو بیجاسی داؤں کے نام اور ان کی صحیح پہچان بتائی گئی ہے، پھر ان سب کی خاصیت اور اثرات کے لحاظ سے ان کے چار درجے قائم کئے گئے ہیں۔ (۱) گرم و ترد دوائیں (۲) گرم اور خشک دوائیں (۳) سرد اور ترد دوائیں۔ (۴) سرد اور خشک دوائیں۔ اس درجہ بندی کے بعد ان کے فائدے اور نقصانات بتائے گئے ہیں۔

پانسو بیجاسی میں سے معدنی دوائیں بھی ہیں، اور نامیاتی دوائیں پانسودس ہیں، ان میں جو الیں ایسی ہیں جو حیوانات سے حاصل ہوتی ہیں، ان کے سب طریقے بتائے گئے ہیں، باقی دوائیں پار سوچیا سٹھ نباتات یعنی جڑی بوٹیوں سے تیار کی جاتی ہیں۔

**معدنی ادویہ** میں موفق نے کئی نئی دوائیں دیکھنے کیسی مبتداً سوڈیم کاربو نیٹ

**MEDICAL CARBONATE (SODIUM CARBONATE)** اور پوٹاشیم کاربونیٹ (POTASSIUM CARBONATE)

مشہور دوائیں ہیں، وہ ان کے فرق کو بتاتا ہے اور اثرات بیان کرتا ہے۔

موفق معدنی مرکبات کو بھی بتاتا ہے، ان میں ارسینک اکسائٹ

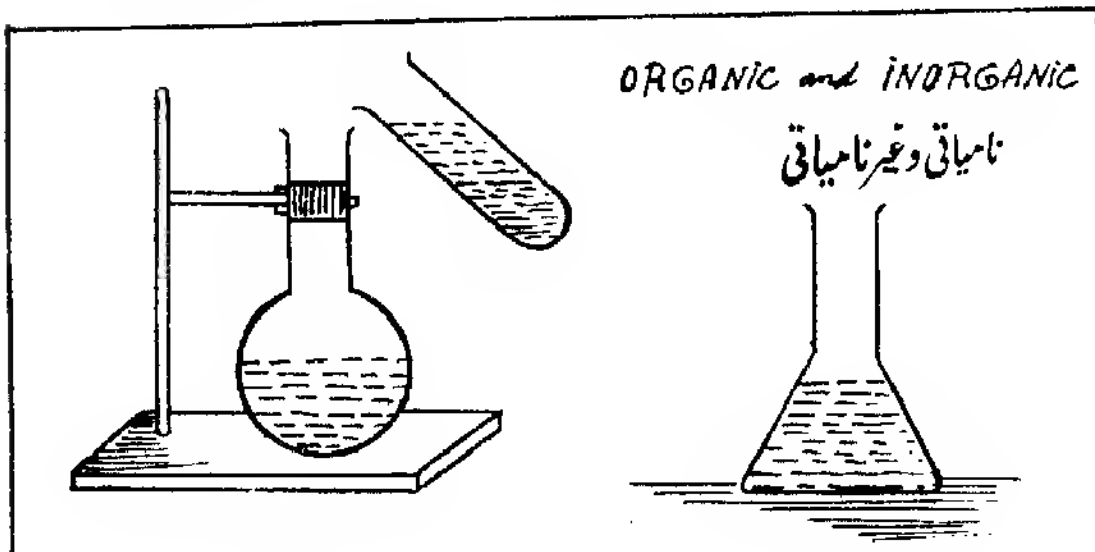
اور اینٹی مونی اکسائٹ (ANTIMONY OXIDE) نیز سلی سک اکسائٹ (SILVER OXIDE) ان سب معدنی مرکبات کی اصلیت، خواص، اثرات اور فائدے اور نقصانات ہر دو ہی نے یہ سب

باتیں بیان کی ہیں۔

موفق ہر دی کہتا ہے: تا نبے اور سیسے کے مرکبات زہر لیلے ہوتے ہیں۔

ہروی بلڈسٹر آف پیرس (PLASTER OF PARIS) کا بھی ذکر کرتا ہے وہ اس لیپ کو زخموں میں لگانے اور دفعی ہوئی ہڈیوں پر اس کے استعمال کے طریقے اور فوائد تفصیل سے بیان کرتا ہے۔

علم الادویہ میں موفق نے قابل ذکر کا صاف کئے اور بہت سی نئی نئی باتیں بتائیں۔



### ۳۵۶۔ عرب بن سعد الکاتب قرطجی ۲۹۶۴ھ

**تعارف** عرب بن سعد ایک اعلیٰ دماغ طبیب اور منظر تھا۔ اس نے عورتوں کے امراض پر ریسرچ کی۔ جمل رجهہ اور پچھہ کی حفاظت اور دایہ گری پر خاص توجہ دی۔ اس سے پہلے اس موضوع پر کبھی توجہ نہیں دی گئی تھی۔ اس نے تربیت یا فتحہ دایہ کا نسب مرتب کر کے اس کی تعلیم اور تربیت کا انتظام کیا اور کامیاب رہا۔

عرب نے علم طب پر تین کتابیں لکھی تھیں: یہ کتابیں بنیادی حیثیت رکھتی ہیں۔ وہ علم نباتات کا ماہرا اور ایک اچھا موذن بھی تھا۔ اندس کی مکمل تاریخ مرتباً کی ہے۔

**ابتدائی زندگی، تعلیم و تربیت** دارالاسلام بغداد کی ہم سری کا دعویٰ اندس کر سکتا تھا۔ اندس علم و حکمت کے جیسا گون سے روشن بوم با تھا۔ اندس میں نبہ الرحمن النا شہ کا زمانہ حکومت طوبیل ترین تھا (۱۹۱۲ء)

۹۶۱<sup>۸۰</sup> سال میں تقریباً پچاس سال اس نے حکومت کی۔ اس عہد میں ملک لے لئے بناہ ترقی کی، علوم و فنون کو خوب فردرغ حاصل ہوا۔ تجارت زراعت، صنعت و حرفت ہر پہلو سے اندرس بہت آگے برڑھ گیا۔

اندرس کے دالش درود میں عربیب بن سعد الکاتب قطبی ایک خاص حیثیت کا مالک تھا، یہ الحکم ثانی (۹۶۲ء)<sup>۸۱</sup> کے عہد میں گزرا ہے، عربیب قطبہ میں پیدا ہوا۔ یہیں پورش پائی، تکمیل تعلیم کے بعد مطالعہ کتب میں مصروف ہو گیا اور علم طب کو خدمت فلق کے لئے اپنا پیشہ بنایا، اس نے طبی تحقیقات کا ایک خاص میدان اپنے لئے منتخب کیا یعنی حاملہ، جنین، زرچہ اور بچہ، عربیب نے ان پر تحقیقات کی بنیاد رکھی، اور ان میں کمال پیدا کیا۔ خلق اللہ کو اس سے بہت نامہ بھیجا، عبدالرحمٰن الناصر نے عربیب کی فتنی قابلیت کا اعتراض کرتے ہوئے اپنا طبیب خاص مقرر کیا، اس وقت سے عربیب زندگی بھر دربار سے منسلک رہا۔

### علمی خدمات اور کارنامے

عربیب ایک عالی دماغ طبیب اور مستقل مزاج صنعت کا مل سے متعلق تمام کیفیتوں کے سلسلے میں اس نے بڑی تحقیق و جستجو سے کام لیا۔ مشاہدے اور تجربے کئے اور نتایج کو ڈاکٹری میں قلم بند کرنا رہا۔ اس کے خاص مضامین تھے (۱) حمل کا قیام۔ جنین اور اس کی حفاظت (۲) زرچہ اور بچہ (۳) دایہ گری۔

دایہ گری اہم ترین موضوع ہے، اس قدیم دور میں بھی دایہ گری کو اہمیت حاصل تھی اور آج کی طرح پڑھی ہوئی اور تربیت یافتہ دایہ شفاقانوں میں کام کرنی تھیں۔

عربیب نے اپنے جملہ تجربات اور نظریات تفصیل سے قلم بند کئے۔ ان کو کتابی صورت میں اللگ الگ مرتب کیا۔ علم طب کے اس خاص موضوع پر اس طبیب کی یہ تینوں کتابیں بنیادی حیثیت رکھتی ہیں اور دنیا کی یہ تینوں کتابیں سب سے پہلی تضییف کی جاتی ہیں۔

عربیب علم باتات (۸۵۲۵۸۲) کا بھی مہر تھا، اس نے اس اہم موضوع پر بھی ایک کتاب مرتب کی، جس میں بودول اور چڑی بڑیوں سے متعلق اپنے تجربات بیان کئے ہیں۔ عربیب کی تیسری حیثیت ایک مؤرخ کی بھی تھی۔ اس نے اندرس کی مکمل تاریخ نکلی ہے۔

## ۳۶۱- ابو عبد اللہ محمد بن احمد خوارزمی سیہ ۹۸۰ھ

**تعارف** محمد بن احمد خوارزمی نام و رسمائش داں گزارا ہے۔ دنیا میں سب سے بڑا کام اس نے یہ کیا کہ ہر موضوع پر ایک مستند اور جامع کتاب لکھی۔ کتاب کا نام ”مفاتیح العلوم“ ہے۔ مفاتیح العلوم کافی ضخیم کتاب ہے۔ اس میں دنیا کے مرقوم جملہ علوم و فنون سے متعلق بنیادی معلومات جمع کر دی ہیں۔ مفاتیح العلوم کو لندن میں ایک علمی ادارے نے ۱۹۵۹ء میں ٹرے اپنام سے شائع کیا تھا۔ یہ کتاب انسانیکلوب پیڈیا یا کی حیثیت رکھتی ہے۔

**ابتدائی زندگی اور تعلیم و تربیت** محمد بن احمد خوارزمی، خوارزم کے مردم خیز علاقے کے جملہ حالات پر دُدھ خفا میں ہیں، محمد طبیب حافظ اور علوم و فنون کا جامع تھا۔ اس نام و رسمائش داں کا باشندہ تھا۔

**علمی خدمات اور کارنامے** محمد بن احمد خوارزمی جدت پسند دماغ رکھتا تھا، اس نے اپنی ذہانت اور کوششوں سے ایک مستند معلوماتی کتاب لکھی جس میں دنیا کے تمام علوم و فنون سے بحث کی ہے اور اس جامع کتاب کا نام ”مفاتیح العلوم“ رکھا۔ یہ کتاب کافی ضخیم ہے اور اس میں اس وقت کے مرقوم دنیا کے تمام علوم و فنون سے متعلق بنیادی معلومات پر حاوی ہے۔

یکن محمد بن احمد خوارزمی کا سب سے بڑا کمال یہ ہے کہ اس نے مضامین کی ترتیب کا ایک نیاطریقہ اختیار کیا اور اپنی کتاب کو ابجد کے اصول پر مرتب کیا۔ یہی اصول آج کل انسانی کلوپیڈ یا میں بتاتا جاتا ہے۔ اس طریقے میں سہولت اور آسانی ہے۔

محمد بن احمد خوارزمی انسانی کلوپیڈ یا کے اصول کا موجود ہے۔ اس سے پہلے بعض حکماء نے عام معلومات پر اچھی کتابیں مرتبا کی تھیں، مگر ان کی ترتیب علوم کے لحاظ سے کی گئی تھی۔ ابجد کے قاعدے سے بنیں۔

**مفاتیح العلوم خاصی ضخیم کتاب ہے۔** اس میں اگر علوم سائنس سے متعلق فاعل ناس مضامین شامل علم ریاضی، علم بیویت، علوم طبیعت، کیمیا، فن طب، موسيقی، غیرہ پر نہیا۔

حمدہ اور مکمل مضافاتیں لکھے اور فنون کو A، B، C، D یعنی ابجed کے اصول پر تقسیم کر کے اسی لحاظ سے ان کو مرتب کیا۔ اس میں تاریخ و سیر الگ ہیں تو دینیات، قانون، سیاست، معافر ادب اور شعر و شاعری کے موضوع پر اسی لحاظ سے الگ الگ مضافاتیں ہیں۔

انسانی کلوب پریڈ یا جسے آج کے عوام اپنے مغرب کی قابل قدر ایجاد کیجھتے ہیں۔ قطعاً نظر ہے، بلکہ صدیوں پہلے یہ طریقہ محمد بن خوارزمی نے اختیار کیا تھا، اور وہی اس کا بانی اور موجود ہے۔ مفاسد العلوم کو لندن میں ایک علمی ادارے نے ۱۸۹۵ء میں ٹرے اہتمام سے شائع کیا تھا۔

## ۲۴۔ حکیم ابو محمد العدلی القایینی ۳۷۷ھ - ۹۹۵ء

**تعارف** العدلی القایینی کو فلکیات سے بڑی دلچسپی تھی، اور فن تعمیر سے بھی اسے رکاوہ تھا۔ فن ریاضی کی شاخ علم مساحت کا بھی ماہر تھا۔ لیکن فلکیات میں وہ کمال رکھتا تھا۔

العدلی القایینی کے دور میں محمد بن جابر البناوی دوست علم اور دولت دنیا سے مالا مال تھا۔ البناوی نے القایینی کی صلاحیتوں کو سمجھ لیا اور اپنی جماعت میں اسے شامل کر لیا۔ القایینی نے رسیدگاہ کی تعمیر میں کئی نئے نئے آلات ایجاد کئے اور رسیدگاہ میں اسے نصب کیا۔ علم مساحت پر اس کی کتاب مشہور ہے۔

**ابتدائی زندگی اور علمی خدمات** حکیم ابو محمد العدلی القایینی کی ابتدائی زندگی کے حالات کا کچھ علم نہ ہوا۔

القاوینی کو فلکیات سے بڑی دلچسپی تھی، لیکن وہ انگریز نگ کاما بر تھا اور علم مساحت میں وہ کمال رکھتا تھا جو ریاضی کی ایک شاخ ہے۔

MENSURATION القایینی کا بھرم عصر محمد بن جابر حرانی تھا۔ یہ دانشورو دوست علم کے ساتھ ساتھ دولت دنیا سے بھی مالا مال تھا۔ حوصلہ مند حرانی کو علم بیت سے ناس دلچسپی تھی اور انی کا مامیں مصروف رہنا تھا۔ حرانی نے اپنی دولت سے صحیح کام لیا اور ایک اچھی رسیدگاہ تعمیر کرائی۔ رسیدگاہ کے نئے نئے غده

فہم کے سائنسی آلات ہبھیا کرنے اور کارگزاری<sup>۸۳</sup> کے معیار کو بلند تر کرنے پر اس دانشور نے اپنی پوری دولت صرف کر دی۔ اس غظیم رصدگاہ کی اہمیت کا اندازہ اس سے ہو سکتا ہے کہ بعد اد میں مامون الرشید کی شاہی رصدگاہ کے بعد اپنی عمدہ کارگزاری بیس اسی رصدگاہ کو شہرت حاصل تھی۔

حکیم القایینی نے اس رصدگاہ میں عمدہ قسم کے آلات نصب کئے تھے۔ اس نے اپنے علم اور تجربوں کے ذریعے اجرام فلکی کے باہمی فاصلوں کو صحیح صحیح معلوم کیا۔ اس نے بعض غلطیوں کی اصلاح بھی کی۔ القایینی نے اپنے علم اور مہارت کی بنیاد پر ایک مکمل تاریخ بھی تیار کی۔ حکیم القایینی ماہر ریاضی داں تھا، علم مساحت میں اسے کمال حاصل تھا، اس اہم موضوع پر اس نے ایک عمدہ کتاب مرتب کی۔ یہ کتاب علم مساحت پر دنیا کی پہلی کتاب تسلیم کی جاتی ہے۔ البتہ اسی کا نام اس وجہ سے ریاضی دالوں کی فہرست میں تیسرے نمبر پر آتا ہے۔

### ۳۸۸ - ابوالقاسم عمار موصلی سے<sup>۱۰۰۵</sup>

**تعارف** عمار موصلی<sup>EYE SURGEON</sup> میں مریض موتیابند کا سا برا تھا اس نے موتیابند کے سلسلے میں تحقیق کی اور اس کا علاج آپریشن کے ذریعے دریافت کیا۔ مرض موتیابند<sup>CATARACT</sup> تکلیف دہ مرض ہے اور اس ان انکھیں رکھتے ہوئے مجبور ہو جاتے ہیں۔ عمار موصلی نے موتیابند کے آپریشن کئے۔

موصلی نے اس فن پر ایک کتاب بھی مرتب کی جس میں اس مرض پر اچھی بحث کی ہے۔ اس کتاب کا نام علاج العین ہے۔ اس کا ترجمہ پہلے یورپ میں ہوا اور پھر ۱۹۰۵ء میں جسمی سے ترجمہ شائع ہوا۔

ابتدا می زندگی، علمی خدمات اور کارنامے **ابوالقاسم نثار موصلی اچھا سائنس داں طبیب عادق اور امراض جسم کا سا برا تھا۔** اس کے ابتدائی حالات کا کچھ علم نہ ہو سکا۔ یہ مشہور طبیب الیکم سے،

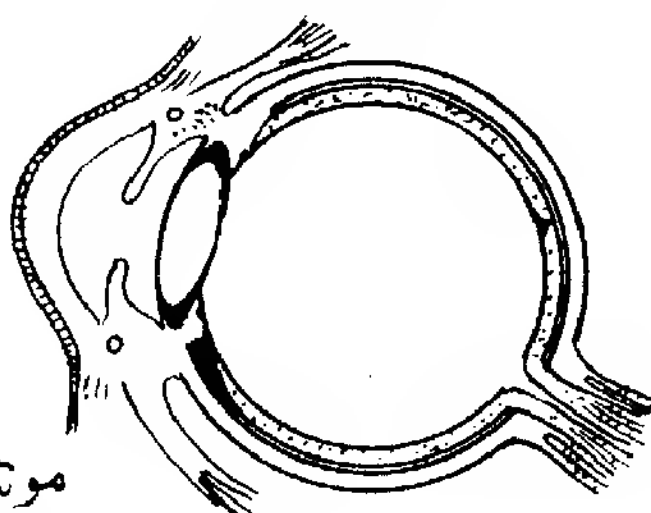
کے عہد میں پیدا ہوا اور اس کے بیٹے کے عہد میں اس نے کام کیا۔

umar موصلي کو علم طب سے خاصی دلچسپی تھی، اس نے آنکھ اور اس کے امراض سے متعلق گمراہی تحقیق کی اور اس کام میں پوری زندگی گزار دی۔ موصلي نے امراض چشم کے علاج کے سلسلے میں ایک نیا طریقہ اختیار کیا اور بہت کامیاب رہا۔ یہ طریقہ آپریشن کا نام تھا۔ آنکھوں کے بعض امراض میں آپریشن کے ذریعہ علاج کا طریقہ بہت کامیاب اور اطمینان بخش ثابت ہوا، موصلي آنکھوں کا بہلہ سرجن تھا (EYE SURGEON 1826)

امراض چشم میں موتابند (CONTRACT) عام مرض ہے جس میں آنکھوں کی پتلی پر ایک باریک سا پردہ آبانتا ہے۔ موتابند کے لئے آپریشن کا طریقہ اسی مشہور راہِ امراغ چشم کا ابجاد کر دے ہے۔ موصلي نے سرکاری اسپتال میں بے شمار مریضوں کی آنکھوں کا آپریشن کیا۔ عمار موصلي نے آپریشن کے لئے ایک خاص قسم کا نازک آل ابجاد کیا تھا۔ اس نے آپریشن کے اصول اور قاعدے مرتب کئے، احتیاط اور علاج کا طریقہ بتایا، حفظ مالقتدم کے اصول بیان کئے اور اپنی یہ نام باتیں اور تجربے قلمبند کر لئے۔ موصلي نے اپنی اس ڈائری کو گتاب کی صورت میں مرتب کر کے اس کا نام علاج العین رکھا۔

علاج العین امراض چشم اور علاج و احتیاط کے بارے میں مکمل اور جامع کتاب ہے، یہ کتاب یورپ میں بہت مقبول ہوئی اور اس کا ترجمہ پہلے یورپ میں ہوا۔ پھر جرمنی میں ۱۹۰۵ء میں اس کا ترجمہ بڑے اہتمام سے شائع کیا گیا۔

موتابند



## ۳۸۔ ابوالقاسم مسلمہ بن حجر الطی (میڈرڈ) سے ۱۰۰۷ء

مسلمہ بن احمد مشہور سائنس داں گزار ہے، فن ریاضی اس کا خاص مضمون تھا تعارف دیگر کئی مضامین میں بھی ہمارت رکھتا تھا۔ علم حیوانات اور علم کمیا بیان لے دل چسپی تھی، اس طرح اس بالکمال سائنس داں نے تین کتابیں تصنیف کر کے اہل عالم کو فائدہ پہنچایا، تجارت میں المعاملات، حیوانات میں حیوانات اور اس کی نسل، علم کمیا پر غایتہ الحکم، یہ تینوں کتابیں یورپ پر پہنچیں تو اس کا ترجمہ اہل یورپ نے کر لیا، اور اس سے فائدہ اٹھا۔

**ابوالقاسم مجریطی اندرس کا ابتدائی زندگی، علمی خدمات اور کارنامے**

متاز سائنس داں تھا، اسے علم ریاضی اور حساب کتاب سے خاص شوق تھا۔ اس نام ور سائنس داں نے تین بادشاہیں کا زمانہ کیا تھا عبد الرحمن الناصر (۹۶۱ء) حکم ثانی (۹۶۶ء) اور ہشتم شانی (۹۷۴ء) یہ بادشاہ اہل علم و فضل کے بڑے قدر داں تھے۔ ابوالقاسم مجریطی کا تعلق ہمیشہ دربارے رہا اور یہ بادشاہ اس کی بڑی قدر و منزلت کرتے رہے۔

علم بیت، علم کمیا اور علم حیوانات، مجریطی ان مضامین میں ماہر تھا، لیکن علم ریاضی میں اسے کمال حاصل تھا۔ اس نے علم ریاضی میں ایک نیاراستہ پیدا کیا یعنی حساب تجارت کے بنیادی اصول اور طریقے بتائے۔

دنیا کی تجارت اور کاروبار پر اس قدیم دور میں مسلمان عادی تھے، مسلمانوں کے تجارتی جہاز مال لے گز، اس کو نے سے اُس کو نے تک ساری دُنیا تک سفر کرتے تھے، کوئی اور قوم اس عہد میں یعنی ۷۵۰ء سے ۱۲۵۰ء تک، ان کی ہم مری کا دعویٰ نہیں کر سکتی تھی۔

ابوالقاسم کے ذہن و دماغ نے زندگی کی ضروریات کو سمجھا اور ایک نئے زادیے سے نظر ڈالی، بازار، اس کا حساب کتاب، اس کے اصول کا روپا ر کے طریقے، روانج اور ڈھنگ ابوالقاسم نے غور و فکر کے بعد تجارتی حساب کتاب کے طریقے منضبط کئے، اصول بنائے اور

قادہ میں منعین کئے، اس ماہر نے اس اہم مضمون کو بڑے سلسلے اور مہارت سے مرتب کر کے ایک مستقل فن بنادیا، اور اس سلسلہ میں ایک کتاب ترتیب دی جس کا نام "المعاملات" رکھا۔

مسلمانوں کے علوم و فنون چودھویں صدی میں یورپ پہنچ چکے تھے، ابوالقاسم کی کتاب "المعاملات" بھی یورپ پہنچی اور اس کا ترجمہ لاطینی زبان میں کر کے اہل یورپ نے اس سے فائدہ اٹھایا۔

ابوالقاسم کا دوسرہ موضوع حیوانات تھا۔ اس نے علم حیوانات (Zoology) پر تحقیق شروع کی اور اس کو مرتب کیا۔ حیوانات کی قسمیں، ان کے مادات والطواریں کی خصوصیات، ان سب باتوں کو اس نے تحقیق و تجسس کے بعد لکھا اور اپنی کتاب مکمل کی۔ اس کتاب کا نام اس نے حیوانات کی نسل رکھا۔ اہل یورپ نے اس مفید کتاب کا بھی ترجمہ کر لیا۔

ابوالقاسم نے تیسرا کتاب علم کیمیا پر مرتب کی، اور اس کا نام غایۃ الحکم رکھا۔ ایڈٹر احمد عیسائی عالم نے شمسہ دین کیا، اور اہل یورپ نے اس سے فائدہ اٹھایا۔

ابوالقاسم نے اپنے فضل و کمال سے اہل عالم کو بہت فائدہ پہنچایا۔

## ۳۵۔ ابوالقاسم ابن عباس زہراوی ۹۱۶ء

ابوالقاسم زہراوی نے فن طب میں آپریشن کاظریقہ جاری کیا اور فن جراحت SURGEON (کاظریقہ جاری) میں کمال پیدا کیا، زہراوی سے پہلے صرف علاج بالہ دار کاظریقہ جاری تھا۔

اس نے موذنیابند کا آپریشن کیا۔ حلقوں میں خدو دکا بڑھ جانا (ٹونسل) پڈیوں کا جوڑنا کامنا

اپریشن کے ذریعے ان کا علاج معلوم کیا۔ کنیسر کے علاج کا طریقہ کیا ہے؟ زہراوی کا نظر یہ ہے کہ کنیسر کے بھوڑے کو چھپرنا نہیں چاہئے، داؤں کے ذریعہ علاج کرنا چاہئے اس ذکر نے آپریشن کے اصول اور تقادیرے مقرر کئے۔ آپریشن کرنے کے آلات سوسے زیادہ ایجاد کئے اور اپنی کتاب تصویریت میں اپنے تجربات اور نظریات کو رفاه عام کے خیال سے جمع کر دیا۔ زہراوی دنیا کا پہلا سرجن (SURGEON) تھا۔

**ابتدائی زندگی، تعلیم و تربیت** عالی دماغ ابوالقاسم زہراوی سرجری کے فن کا ابوالآبار کہا جاتا ہے۔ بہت سے امراض کا علاج اس نے داؤں کے بجائے آپریشن سے کیا، اور مرض کو ختم کر دیا، اس نے ڈھنگ سے اس نے خلق اللہ کو بہت فائدہ پہنچایا۔

ابوالقاسم زہراوی ابتدائی تعلیم ختم کرنے کے بعد قرطبه یونیورسٹی میں داخل ہوا، اس نے اعلیٰ تعلیم حاصل کر کے علم طب کے شعبہ فن جراحت (SURGEORY) کی طرف اس نے خصوصی توجہ کی اور اس فن میں کمال پیدا کیا۔ خلق اللہ کو اس سے بہت فائدہ پہنچا۔ اندلس کا مشہور حکمران عبد الرحمن الناصر بڑا ہوش منداد ر علم کا قادر دان تھا۔ اسے فن تعمیر سے خصوصی دلچسپی تھی۔ عبد الرحمن الناصر نے دارالسلطنت قرطبه سے چار میل دور ایک عظیم الشان محل تعمیر کرایا۔ اس کا نام اس نے ”قصو الزهراء“ تجویز کیا، یہ شاندار محل قصر الزهراء، اس کے پائیزہ مدنقار کا آئینہ دار تھا، رفتہ رفتہ یہاں بھی آبادی ہو گئی۔ ابوالقاسم اسی مقام پر پیدا ہوا۔

تعلیم ختم کرنے کے بعد زہراوی نے مطالعے سے اپنی قابلیت بڑھائی۔ فن طب میں تجربے حاصل کئے اور شہرت کے بعد شاہی شفافانہ میں اسے مقرر کیا گیا۔ زہراوی کو شفافانے یعنی بیپتال میں اچھا موقع ملا اور بڑی مستعدی اور توجہ سے اس نے یہاں کام کیا اور اسے وسیع تجربہ ہو گیا۔

**علمی خدمات اور کارنامے** ابوالقاسم زہراوی نے غور دنکر اور تجربے کے بعد علاج کے دو طریقے مستقل ایجاد کئے۔ علاج دو کے ذریعے اور علاج آپریشن کے ذریعے۔

ابوالقاسم نے سرجری (آپریشن) کے ذریعے علاج کے طریقے کو مرتب کیا اور اسے ایک

مستقل فن بنادیا۔ اس نے بتایا کہ کون کون سے امراض میں آپریشن ضروری ہے اس سے پاؤں تک کے امراض کو اس نے بتایا۔ مثلاً حلق میں غدد بڑھ جانا (ٹونسل) بدگوشت۔ آنکھ میں موٹیابند کا مرض۔ بچوڑے پھنسیاں وغیرہ وغیرہ۔

زہزادی نے آپریشن کے ذریعے علاج کے طریقے کو بہت ترقی دی۔ اس نے آپریشن کے تجربے کو ہر طرح کامیاب بنانے کی کوشش کی، بوقت ضرورت اصلاح کرتا رہا اور بھرا ہنے تحریات کی بنیاد پر آپریشن کے اصول اور قاعدے مرتب کئے۔

زہزادی نے آپریشن کرنے کے بہت سے آلات ایجاد کئے، یہ آلات مختلف موقعہ بر استعمال کئے جاسکتے ہیں، اس ہوشیار طبیب نے سر سے پاؤں تک ایسے امراض کے لئے جن میں آپریشن کی ضرورت پڑتی ہے، اس موقع کے مطابق آلات بنائے، اس طرح اس عظیم طبیب نے جو آلات ایجاد کئے ہیں ان کی تعداد اتسوے اور پر ہے۔

حقیقت یہ ہے کہ زہزادی نے آپریشن کے ذریعے علاج کا طریقہ دریافت کیا اور ضرورت کے مطابق آلات بھی اس نے ایجاد کئے۔ مسلم الہباد سرجری میں بہت آگے تھے۔

زہزادی نے آپریشن کے آلات میں صفائی پیدا کی اور ان کو سبک بنانے کی کوشش کی تاکہ وہ زیادہ سے زیادہ کار آمد ثابت ہوں۔ اس نے پہلے کاغذ پر آلات کی تصویریں بنائیں اور بچہ ہوشیار کاریگروں سے دیے ہیں آلات تیار کرائے۔ فولاد بھی اعلیٰ قسم کا استعمال کیا۔ اس نے اپنی کتاب میں سو سے اوپر آلات کی تصویریں دیں۔ یہ آلات نہایت سبک و خوبصورت ہیں۔ زہزادی کے ایجاد کئے ہوئے آلات آج بھی مستعمل ہیں اور مفید صفائی سے کام کرتے ہیں۔ زہزادی نے اندر و نیجہ آپریشن کرنے کے نہایت نازک طریقے دریافت کئے ہیں، دماغ، سر، گردے کا آپریشن، پیٹ کا آپریشن، آنکھوں کا آپریشن ان سب کے طریقے اور اصول اس نے بنائے۔

مرض لکنسر (سرطان) پر بھی اس نے تحقیق کی، اس نے آگاہ کیا کہ مرض لکنسر کے بچوڑے یا زخم کو ہرگز چھپرنا نہیں چاہئے۔ وہ خطرناک بن جاتا ہے۔

زہزادی نے آپریشن کے اصول اور قاعدے بنائے اور خطرات سے آگاہ کیا۔ بہتر وقت کا تعین کیا۔

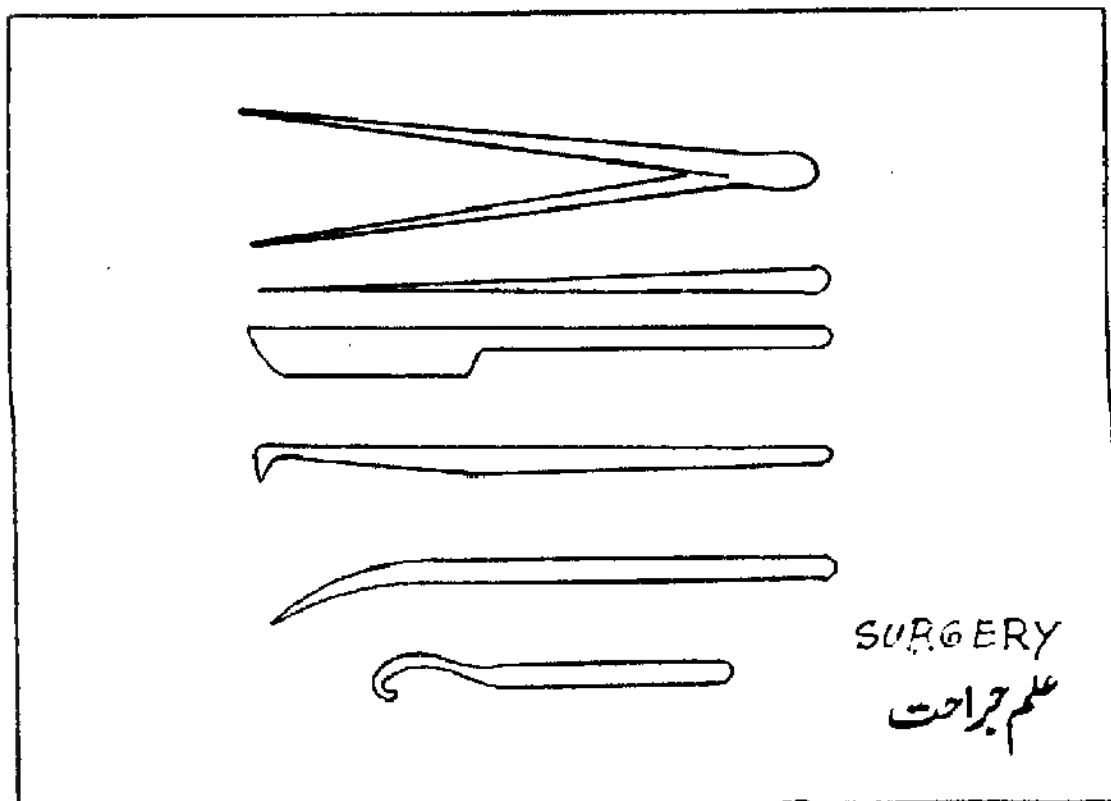
نازک ترین آپریشن آنکھ کا ہوتا ہے اس نے آنکھ کے آپریشن کے اصول طریقے اور

خطرات سے آگاہ کیا۔

اس نے ہڈیوں کے کامنے کا طریقہ بھی بتایا۔ ہڈیوں کو گب اور کیسے کامنا چاہئے؛ اس کے آلات کیا ہیں۔ اس کے لئے احتیاط کیا کرنی چاہئے۔

زہراوی نے آپریشن کی جگہ اور وہاں ضروری آلات کا سمجھی تذکرہ کیا، اس نے بتایا کہ مریض کو آپریشن کے لئے کس طرح تیار کرنا چاہئے، مریض کو بے ہوش کس طرح کرنا چاہئے۔ کون سی دوہیں مناسب ہیں، احتیاط کیا کرنی چاہئے۔ زہراوی نے اپنے تمام تجربات اور نظریات اپنی مشہور کتاب "تصریف" میں بیان کر دیئے ہیں۔

تصریف، زہراوی کی ڈاکٹری ہے۔ یہ خمایت مستند اور مکمل کتاب ہے۔ اس میں بتایا گیا ہے کہ ایک ہوستیارڈ اکٹر کو کیا کیا کرننا چاہئے۔ کیا کیا انداز لیشے اور خطرات آئندہ پیش آئتے ہیں۔ اس جامع کتاب میں نوٹے فی صدی وہ سب باتیں موجود ہیں جن کو کرنا چاہئے یا جن کا انداز لیشے ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ ابوالقاسم زہراوی سرجری (SURGE RY) کے ذریعے علاج کرنے والوں نے نئے آلات کا موجود اور اس کے بنیادی اصول مرتب کرنے والامانہ طبیب ہے۔ تصریف اس فن میں اس کی بہترین کتاب ہے۔



## ۶۔ ابوالحسن علی بن عبد الرحمن یونس صوفی ۳۹۵ھ

**تعارف** علم بہیت کامابر، انحراف دائمہ البروج کی صحیح قیمت معلوم کرنے والا۔ اونچس کا پتہ چلانے والا، استقبال اعتمادیں کے ذریعے زمین کا معلوم کرنے کے اس کی مدد حتم دوری حرکت میں جو فرق پڑتا ہے اس کی صحیح قیمت دریافت کرنے والا بآکاں سائنس دان اور سائنس ایجادی میں قاہرہ کا معزز ممبر۔

وطن۔ مصر (قاہرہ) ولادت نامعلوم۔ وفات ۴۷۱ھ، عمر طبعی پانی

**مصر کی اسلامی حکومت، قاہرہ کی تعمیر** مصر میں جب فاطمی حکومت قائم ہوئی تو ایک نہاد و تردیع ہوا۔ ملک کے استحکام کے ساتھ ساتھ تہذیب و ثقافت کی نشوونما کا کام بھی جاری رہا۔

۹۵۳ھ میں المعز بن منصور تخت پر بیٹھا تو اس نے ملک میں بہت سی اصلاحات کیں۔ رفاه عام کے کام کئے اور ملک کو بہت ترقی دی۔

المعز کے دور میں موجودہ شہر قاہرہ کی بنیاد رکھی گئی جو آج تک مصر کا دارالحکومت ہے لیکن المعز کا ایک شاندار کارنامہ جس نے اسے دو ای زندگی بخشی بیت الحکمة کا تیام ہے، مصر کا یہ بیت الحکمة بغداد کے بیت الحکمة کے طرز پر سائنسی ایجادی میں تاکہ علمی تحقیق و جستجو، مطالعہ اور مشاہدہ کا کام، حکومت کی سرپرستی میں باقاعدہ اور باضابطہ انجام دیا جاسکے۔

قاہرہ کی بیت الحکمة یعنی سائنس ایجادی کے ذریعے تمام اہل علم و فضل ایک جگہ جمع ہو گئے، سب کو آزادانہ بے قیمت کام کرنے کا موقع ملا، اور علوم و فنون کی ترقی کا ایک نیا در شروع ہوا۔

اس روشن دور میں جن دانشوروں نے اپنی علمی تحقیق اور فنی کاؤشوں سے شہرت دوام حاصل کی ان میں ابوالحسن علی بن عبد الرحمن یونس صوفی کا نام سرفہرست نظر آتا ہے۔

ابتدائی زمانہ، علمی خدمات اور کارنامے این یونیورسٹی صوفی عالی دماغ محقق تھا، اس کی تعلیم اور اساتذہ کے بارے میں کچھ معلوم نہ ہو سکا۔ لیکن یہ ضرور ہے کہ اس نے تحقیقی مطالعہ اور مشاہدے کے ذریعے بہت سے علمی کام انجام دیے۔ اس دانشور نے المعز، عزیزاً اور حاکم تین سلاطین کا دور حکومت دیکھا، ہر یک کی تعدادی اور حوصلہ افزائی سے وہ مستفید ہوا۔

سائنس ایجادی کے تحت قاہرہ میں ایک بلند پایہ رصدگاہ بھی قائم کی گئی تھی، اس رصدگاہ کے انتظامات ہمایت باقاعدہ تھے اور ماہرین کی جماعت یہاں مطالعہ افلاک میں ہر سے وقت مصروف رہتی تھی۔

عالی دماغ این یونیورسٹی علم ہدایت کا زبردست ماہر تھا۔ اس نے مطالعہ افلاک میں بڑی ہی دلچسپی لی اور اس کی بعض چیرت انگیز دریافتیں ہمایت صحیح تھیں وہ آج بھی صحیح تسلیم کی گئیں، اور آج کے سائنس دالوں نے اسے تحسین و آفرین کیا۔ این یونیورسٹی نے مشاہدات فلکی سے وجہت انگیز نئی دریافتیں کیں، ان میں ایک انحراف دائرۃ البر درج (INCLINATION OF THE ECLIPTIC) کا اہم مسئلہ ہے۔ اس نے اپنی تحقیق اور مشاہدے سے انحراف دائرۃ البر درج کی قیمت ۲۳ درجے ۲۵ منٹ نکالی، جو آج کے درمیں دریافت شدہ قیمت کے بالکل مطابق ہے۔

این یونیورسٹی نے اپنی تحقیق سے دوسری بات جو دریافت کی دہی تھی کہ اوج شمس (SUN'S APOGEE) کا طول فلکی (LONGITUDE) (۸۶°) درجے اور (۱۰) منٹ قرار دیا۔ موجودہ زمانے کی مصدقہ قیمت بھی اسی قدر ہے۔

تیسرا اہم دریافت اس کی استقبال اعتمدالین (PERCESSION OF EQUINOSES) کی صحیح صحیح قیمت معلوم کرنا ہے۔ اس نے استقبال اعتمدالین کی صحیح صحیح قیمت (۷۴ درجہ ۵۰ منٹ) (ثانیہ) سالانہ دریافت کی، استقبال اعتمدالین کا مسئلہ توہین زیادہ نازک ہے، لیکن این یونیورسٹی کی ہمارت تامہ نے اس مشکل ترین مسئلہ کو بھی حل کر لیا۔ موجودہ زمانے کی دریافت شدہ قیمت اس سے معنوی سے نہادہ ہے۔ یعنی (۷۴ درجہ ۵۰ منٹ) (ثانیہ)، یہ کوئی خاص فرق نہیں۔

استقبال اعتمدالین کی صحیح دریافت سے زمین کے محور کی حرکت کا پتہ جلتا ہے۔

زمین کا محور ایک نئی دریافت طرف ساکن نظر آتا ہے، مگر حضقت میں یہ ساکن نہیں ہے، بلکہ آہستہ آہستہ اپنی جگہ سے کھلکھلتا رہتا ہے اور ایک گول فی لئے ہوئے جگہ رکھتا رہتا ہے۔ یہ حرکت محسوس نہیں ہوتی۔

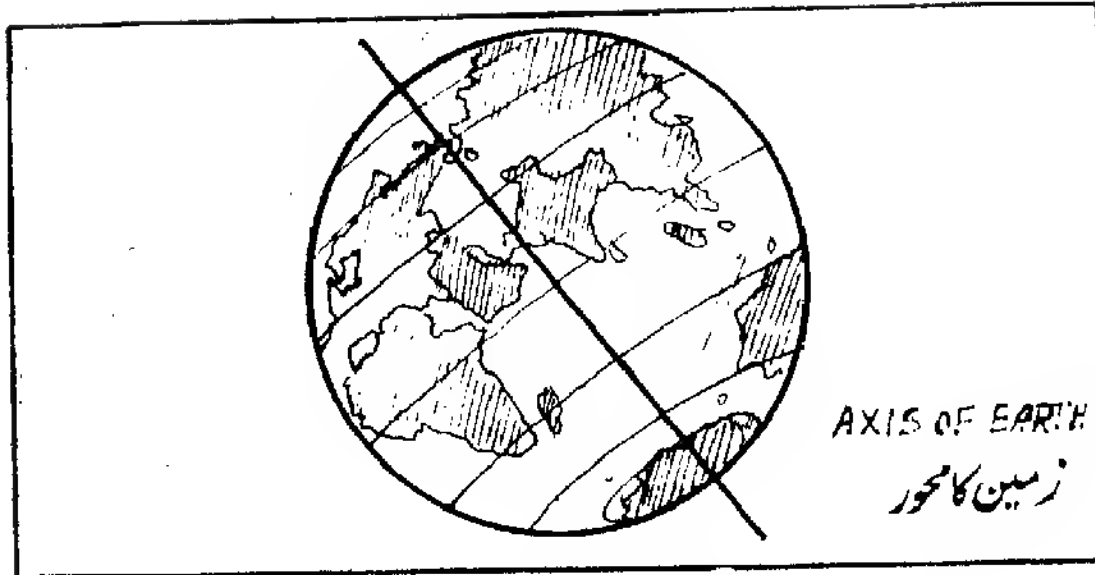
زمین کے محور کی یہ حرکت اتنی مذہم اور آہستہ آہستہ ہوتی ہے کہ انہر سال میں صرف ایک ڈگری کا فرق پڑتا ہے اور تین سو ساٹھ ڈگریوں کی مکمل گردش چھپیں ہزار سال میں جا کر پوری ہوتی ہے۔

پونکہ استقبال اعتماد العین انہر سال میں صرف ایک ڈگری ہوتا ہے، اس لئے ایک سال میں اس کی قیمت (۱۷ ر ۵۳) نزادیائی ثانیہ (سکنڈ) ہوتی ہے۔

ابن یونس صوفی دنیا کا پہلا سائنس داں اور ماہر جغرافیہ ہے، جس نے اس مسئلہ کی مکمل تحقیق کی اور دریافت کیا۔ یہ اتنی جھوٹی پیمائش ہے کہ اسے صحیح طور پر معلوم کر لینا علم ہدایت دانی کا کمال ہے۔ یقیناً اس وقت بھی دور بین موجود رہی ہو گی جس کو اُس وقت اصطلاح کہتے تھے۔

ابن یونس صوفی نے زیرِ الحاکمی میں اس مسئلہ کو تفصیل سے لکھا ہے، اس نے اس کی نازک ترین پیمائش دریافت کی اور صحیح صحیح حساب لگا کر بتایا کہ زمین کا محور ساکن نہیں بلکہ آہستہ آہستہ بہت مذہم رفتار سے غیر محسوس طور پر اپنی جگہ سے کھلکھلتا رہتا ہے اور ایک گولانی لئے ہوئے جگہ کا طتار رہتا ہے۔ علم جغرافیہ میں یہ تحقیقات بہت اہمیت رکھتی ہے۔

ابن یونس صوفی کی دریافت یہ ہے کہ استقبال اعتماد العین کی صحیح قیمت (۱۷ ر ۵۳) ثانیہ سالانہ ہے، اور موجودہ زمانے میں تحقیق کا نتیجہ (۱۷ ر ۵۳) ثانیہ ہے۔ قدید اور جدید دلوں تحقیقات میں صرف با پنج قیصدی کا فرق ہے۔ یہ پہلا دنیا کا ماہر ہے جس نے یہ اہم دریافتیں کیں۔ علم مہندسی (جامیلیہ) میں ٹرگنو میری میں بھی ابن یونس صوفی کی دریافتیں اہم اور قابلِ خدراہیں۔



## ۲۴۔ ابوالوفا محمد بن احمد بوزجانی سُنہ ۳۹۸ھ ۱۰۱۱ء

**تعارف** علم ریاضی میں منتظم منسق (REGULAR HEPTAGON) کا آسان حل معلوم کرنے والا ایک ماہر ریاضی دا سورج کی کشش کی تحقیق کرنے والا سورج کی کشش سے چاند پر جو اثرات مرتب ہوتے ہیں اس کو دریافت کرنے والا جس کو انگریزی میں (SECTION) یعنی چاند کا گھٹنا بڑھنا کہتے ہیں۔ زاویوں کے جیوب معلوم کرنے کا ایک نیا کاکیہ دریافت کرنے والا۔

**وطن:** بوزجان (نیشاپور) **ولادت:** سنہ ۳۹۸ھ دفات : انداز آسٹھیہ هلم، سال ابتدائی زندگی، تعلیم و تربیت **محمد بن احمد بوزجانی** تعلیم یافته خاندان کا صہب تھا، اس نے ابتدائی تعلیم اپنے ماموروں سے حاصل کی۔ علم کے فطری شوق نے اسے اور آگے بڑھایا اور اعلیٰ تعلیم کے لئے سنہ ۴۶۰ھ میں وہ بغداد آگیا، یہاں نصاب کے مطابق اعلیٰ تعلیم ختم کی اور پھر مطالعہ اور تحقیق میں مصروف ہو گیا۔ بوزجانی کو علم ریاضی اور علم ہیئت دونوں سے کمال وچیپی تھی۔ اپنے شوق سے اس نے اپنی علمی استعداد میں کافی اضافہ کر لیا اور ایک اچھا سامنداں بن گیا۔

بُوییہ خاندان کا حکمران عضد الدولہ بڑا علم دوست تھا۔ اس کی قدر شناسی اور جوہله افزائی کے باعث احمد بوزجانی دنیا و می تکڑات سے آزاد ہو کر اپنے علمی مشاہلی میں بھتیں ہیں۔

مصروف رہا۔ اور آرام سے زندگی بھی گزاری۔

**علمی خدمات اور کارنامے** ابوالوفاء بوزجانی بڑا عالی دماغ تھا، اس کا شمار اس دور کے عظیم ریاضی دانوں میں ہوتا ہے۔ اس نے الجبرا اور جیومیٹری (علم ہندسه) میں مزید تحقیقات کیں اور بہت سے ایسے نئے نئے مسائل اور قاعدے دریافت کئے جو اس سے پیشہ معلوم نہیں تھے۔

علم ہندسہ یعنی جو میٹری میں دائرے کے اندر مختلف صلعوں کی منتظم کثیر الاضلاع (REGULAR POLYGONS) بنانے کے مسائل قدیم زمانے سے ریاضی دانوں میں مقبول و مشہور تھے۔ ان کثیر الاضلاع میں سے جو صلعوں کی شکلیں، آٹھ صلعوں کی ٹھکلیں پانچ صلعوں کی شکلیں اور دس صلعوں کی شکلیں تو بنائی جاسکتی ہیں اور مراجح ہیں۔

لیکن سات صلعوں کی شکلیں جس کو علم ریاضی میں منتظم سبیع (REGULAR HEPTAGON) کہتے ہیں، ہر ضلع کے دونوں نقاط مرکز پر ہیں یعنی ۱۵ درجے کا زاویہ بناتے ہیں، جس کا پردہ کار سے بنانا ناممکن ہے، اس لئے جیومیٹری کے ماہرین کی جملہ کوششوں کے باوجود دائرے کے اندر ایک منتظم سبیع بنالے کا مسئلہ ناقابل حل سمجھا جاتا تھا۔

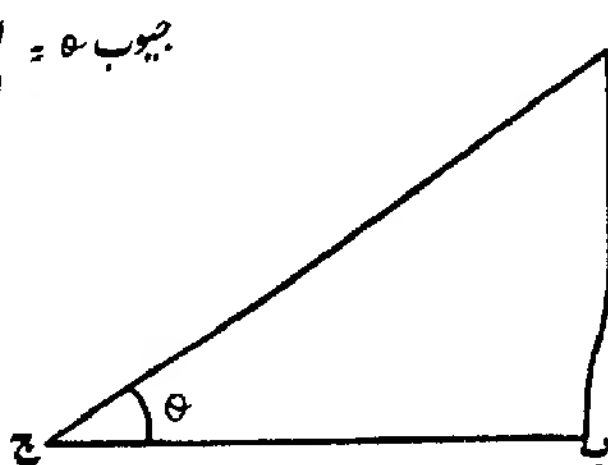
ابوالوفاء بوزجانی کی تربیت نے نہ صرف اس مسئلہ کا حل دریافت کر لیا بلکہ بتایا یہ مسئلہ ہمیجیدہ اور مشکل سمجھا جاتا تھا، اسی قدر اس کا حل صاف اور سادہ بنادیا۔ حقیقت یہ ہے کہ یہ بوزجانی کی ریاضی دانی میں مہارت کا کمال تھا۔

**سورج کی کشش کا اثر اور نئی دریافتیں** بوزجانی علم ہیئت کا بھی ماہر تھا۔ سورج کی کشش کا اثر اور نئی دریافتیں اس علم میں اس لے چند خاص دریافتیں کیں۔ اس نے ثابت کیا کہ سورج میں کشش ہے اور چاند گردش کرتا ہے۔ اس نظریے کے تحت اس نے یہ قابل قدر دریافت کی کہ زمین کے گرد چاند کی گردش میں سورج کی کشش کے اثر سے خلل پڑ جاتا ہے، اور اس وجہ سے دونوں اطراف میں زیادہ ایک ڈگری پندرہ منٹ کا فرق ہو جاتا ہے، اسے علم ہیئت کی اصطلاح میں (Evection)، یعنی چاند کا گھنٹا ٹبرھننا کہتے ہیں۔

اس اختلال قمر کے بارے میں بوزجانی نے دنیا میں پہلی بار اپنا یہ نازک نظریہ پیش کیا۔ یہ اس کی اہم دریافت تھی۔ اس نظریے کی تصدیق سوا ہویں صدی میں مشہور ہیئت دان

ٹانی کو برائی (TAN BRAHE) نے کی اور اسے اہمیت دی۔

جیوب  $\theta = \frac{ا ب}{ا ج}$



SINE TABLE

زاویوں کے جیوب

اہل مغرب کی یہ فطرت ہے کہ وہ اپنے سوائی کو صاحب علم اور ذہین و فہیم نہیں سمجھتے، یہ ان کی کوتاہ بینی ہے۔ چنانچہ اس اہم نظریہ کی دریافت کا ہمراہ اپنی اسی کوتاہ بینی کے سبب وہ ٹانی کو برائی کے سرپاند ہتھے ہیں، اور یہ قطعی غلط اور دھوکہ دینا ہے۔ آج سے جوہ سو سال قبل ابوالوفاء بوز جانی اس نظریے کو پوری تفصیل کے ساتھ ثبوت اور دلائل کے ساتھ بیان کر جائے گا تھا۔  
**تیسرا کا نامہ** بوز جانی کا تیسرا کارنامہ یہ ہے کہ اس نے زاویوں کے جیوب (Sine) معلوم کرنے کا ایک تھا کہیہ دریافت کیا، اور اس کی مدد سے ایک درجے ہے لیکر درجے کے تمام زاویوں کے جیوب کی صحیح تخمیں آٹھ درجے اعتباریہ تک نکالیں، اس سے پہلے ان کی تخمیں اتنے درجے اعتباریہ تک نہیں نکالی جا سکتی تھیں۔ یہ بھی اس کا ایک ٹراکارنامہ ہے۔  
 بوز جانی بظاہر ایک غیر معروف لیکن بالکمال ریاضی دان اور علم ہمیت کا ماہر تھا۔ اس نے اپنی علمی اور فنی استعداد اور قابلیت سے کئی نازک اور اہم دریافتیں کیں اور اپنے تحقیقی نتائج دنیا کے سامنے پیش کر کے اہل علم اور دانش درود کو حیرت میں ڈال دیا۔

## ۳۸۔ ابو علی حسن ابن الهشیم سے ۱۰۲۱ھ

تعارف آنکھ اور نور کے متعلق گھری تحقیق کر کے ایک نیا نظریہ پیش کرنے والا، روشنی اور حرارت کی اصلیت اور حقیقت پر بحث کر کے واضح نتیجہ ظاہر کرنے والا۔ روشنی کی تحقیق وہ بے سہار سے بخط مستقیم سفر کرتی ہے جسم کسی قسم کے ہوتے ہیں، پانی میں کوئی چیز نہیں  
کیوں نظر آتی ہے، تارے جھلکلاتے کیوں ہیں۔ کسی سوراخ سے روشنی گزرے تو دہاں واقع چیزیں نظر آتی ہے۔ الغطاف لزر کا نظریہ، کروی آئینوں کے ذریعے روشنی کی تحقیق، آنکھ کی تحقیق۔ آنکھ کی بیتلی یعنی عدسه کیا ہے۔ تحقیقی نظر پر بیان کرنے والا عظیم محقق اور سائنسدان۔ اسوان بند (مصر) کی طرف توجہ دلانے والا اور اس عظیم میلان کو پیش کرنے والا پہلا ہوشمند انجینئر۔  
وطن: بصرہ۔ ولادت: ۴۹۷ھ؛ وفات: ۱۰۲۱ھ عمر تقریباً ۶۶ سال

**ابتدائی زمانہ، تعلیم و تربیت** ابو علی حسن ابن الهشیم نے ایسے ہی علمی کام اور زندگی اس کا نام سہرے حروف سے لکھنے کے قابل ہے۔  
ابن الهشیم کی ابتدائی تعلیم اور اساتذہ کا عالج کچھ معلوم نہیں۔ دورِ ملازمت سے اس کے حالات کا کچھ بتہ چلتا ہے۔

سب سے پہلے ابن الهشیم ایک مقامی سرکاری دفتر میں ملازم ہو گیا۔ لیکن دفتری فرائض سے اسے دلچسپی نہ تھی، اسے علم و حکمت اور تحقیق و جستجو سے طبعی رکاوٹ تھا، چنانچہ دوران ملازمت میں وقت نکال کر وہ علم ریاضی، علم طبیعت اور طب کی کتابوں کا مطالعہ ذوق و شوق سے گھری دلچسپی کے ساتھ کرتا رہتا تھا۔

علم و فن کا درد دادہ ابن الهشیم ٹراجفا کش، حوصلہ مندا اور قناعت پسند تھا۔ الشر نے اسے عالی دماغ بنایا تھا۔ وہ غور و فکر اور تحقیق و جستجو کا عادی تھا۔ اس نے مستقل مطالعے کے ذریعے قابل رشک قابلیت پیدا کر لی اور علوم و فنون پر حادی ہو گیا، حوصلہ مندا ابن الهشیم اب کوئی بلند درجہ حاصل کر کے کام کے ذریعے نام پیدا کرنے کا خواب دیکھنے لگا۔

۔ مصریں فاطمی خلیفہ حاکم (۹۹۶ء) کا زمانہ تھا۔ حاکم اعلیٰ علمی مذاق رکھتا تھا۔ اس کی علم دوستی کا شہرہ درود تک پہنچا۔ بغداد میں ابن‌الہیثم کو بھی سُن کر شوق پیدا ہوا کہ اپنی قابلیت کا جو ہر دکھائے اور حاکم کے دل میں بلگہ پیدا کر لے۔

**اسوان بند کی تعمیر کا منصوبہ** ابن‌الہیثم انجینئرنگ کے فن میں بھی محنت رکھتا تھا۔ مصر رعنی ملک ہے اور اس کی معیشت کا دار و مدار دریا کے نیل پر ہے، حوصلہ میں ابن‌الہیثم نے ایک بالکل انجینئرنگی حیثیت سے ملک مصر کی زراعت پر غور کیا، اس کے بعد ت پسند اور ہوش مند مارغ نے اک وسیع منصوبہ تیار کیا۔ یہ وسیع منصوبہ عظیم اسوان بند کی تعمیر کا تھا۔

ابن‌الہیثم نے یہ خوب اندازہ لگایا تھا کہ اسوان بند کے ذریعے ملک کی معیشت کو بے نہیا فائدہ پہنچ سکتا ہے۔ سب سے پہلے ابن‌الہیثم نے اسوان بند کی اہمیت کو بھی اور سب سے پہلے اسی نے اسوان بند کا منصوبہ بھی تیار کیا۔

بغداد کو اگرچہ مرکزی حیثیت حاصل تھی، پھر بھی حکومت کے حریف موجود تھے۔ مصر کی حکومت سے تعلقات اچھے نہ تھے، ابن‌الہیثم مصر جانا پاہا ہتا تھا مگر بالاعلان جانا ممکن نہ تھا۔ اس نے مصر کے بادشاہ کو اپنے خیالات اور منصوبے سے مطلع کیا۔

بادشاہ مصر نے اپنا ایک خاص قاصد خفیہ طور پر بغداد و بھیجا اور کئی سواتر فیاض ابن‌الہیثم کے اخراجات کے لئے بھیجیں، ابن‌الہیثم خاموشی سے مصر پہنچ گیا۔

بادشاہ مصر نے اس منصوبے کو دیکھ کر بہت پسند کیا مگر اس منصوبے کے لئے کثیر اخراجات درکار تھے۔ ریاست جس کی تتمل نہیں ہو سکتی تھی۔

ابن‌الہیثم اپنے اس فلیم منصوبے میں کامیاب نہ ہو سکا۔ آخر دہ اس درباری زندگی سے بیزار ہو کر گوشه نشین ہو گیا۔

**گوشه نشینی اور مرطاعہ کتب** ابن‌الہیثم نے گوشه نشین بوك علمی کتابوں کے مطالعہ، غور و فکر اور تحقیق جستجو ہیں پورا وقت عرف کرنے لگا۔ قناعت کے ساتھ نہ ابہانہ نہ دی اختیار کی، اخراجات بالخی کم کر دیئے۔ نہ اس نے دوبار سے تعزز رکھا اور نہ کسی ایسے کے باس آتا جاتا تھا۔

گزرادفات کا سلسلہ اس نے اس طبق حل کیا کہ علم، یاضی اور بہیت کی ان تین مشہور

کتابوں، اندیس، متوسطات اور محسوبی ان سب کی ایک ایک نقلیں تیار کرتا اور شالقین علم کے ہاتھوں فی کتاب پچاس دینار کے حساب سے فروخت کر دیتا۔ اس سے ایک سو پچاس دینار اسے مل جاتے، اس رقم سے وہ اپنا سال بھر کا خرچ بآسانی چلا لیتا تھا۔

**قناعت پسند ابن الهشیم** ملک شام میں ایک امیر جو ابن الهشیم کی قابلیت کا مختصر تھا گزارے کا معقول انتظام کرنا چاہا اور کثیر رقم اس کی نذر کی۔ ابن الهشیم نے امیر کی اس قدر دانی کا شکر پہ ادا کرتے ہوئے کہا:

”مجھے اتنی سب رقم کی ضرورت نہیں، روزانہ کا معمولی ساخیری میرے لئے کافی ہے۔ ایک نوجوان امیر نے جسے علم و حکمت سے بڑا شغف تھا، ابن الهشیم سے پڑھنے کی خواہش کی۔ ابن الهشیم امار کے مزاج سے واقف تھا۔ اس نے جواب دیا: میں آپ کو ضرور پڑھاؤں گا مطمئن ہوں گے مگر ماہانہ سوا نظر فیاض نہیں گا۔ امیر علم کا شوقبین تھا، اس نے بخوبی یہ رقم قبول کر لی اور تعلیم حاصل کرنے لگا۔

امیر بڑی پابندی سے درس میں شریک ہوتا اور پوری محنت کرنا، ابن الهشیم امیر کے اس علمی ذوق و شوق اور مستقل مزاجی سے خوش اور مطمئن تھا۔

چند سالوں کے بعد درس و تدریس کا سلسلہ ختم ہوا، امیر فارغ ہو گیا اور اب رخصت ہونا چاہا تو ابن الهشیم نے امیر کے اس علمی شوق، مستعدی اور معاویت مندی کی تعریف کر کے دعائیں دیں اور بھر کہا:

اپنا سب مال واپس لے لو، مجھے تو اتنی سب رقموں کی ضرورت نہیں! باہ جب آپ اپنے وطن واپس جائیں گے تو آپ کو اس کی ضرورت ہو گی:

ابن الهشیم نے کہا:

”میں اس بھاری اجرت کے ذریعے آپ کے شوق کو آنما نہیں جانا چاہتا تھا۔ لیکن مجھے اطمینان ہو گیا کہ آپ کا علمی شوق بخوبی ہے اور اس کے مقابلے میں دولت کی کوئی حقیقت آپ نہیں سمجھتے۔ اسے امیر جب مجھے یقین ہو گیا تو آپ کی تعلیم میں اپنی پوری قوت صرف کرتا رہا اور علم و فن سے آپ کو آراستہ کر دیا۔

امیر کو رخصت کرتے وقت ابن الهشیم نے دعائیں دیتے ہوئے نصیحت کی:

”اے عزیز یاد رکھ کہ کار خیر کے انجام دئنے میں اُجرت یا ہدیہ لینا، کچھ بھی جائز نہیں!“

جامعہ ازہر میں سائنسی تحقیقات کی ابتداء اور اونقدیم یونیورسٹی ہے۔ اس کے ایک مرے میں دنیا کا بہ عظیم سائنس دان مقیم ہو گیا اور ایک مرے کو اپنے لئے مخصوص کر لیا۔ علم و فن کا دیوانہ ابن الہیثم جامعہ ازہر کے اسی مجرے میں گوشہ شین رہ کر عمر بھر نظر و تحقیق، تصنیف و تالیف اور علمی خدمت میں مصروف رہا۔

یہ زمانہ تقریباً سنه ۹۱ کا تھا۔ جامعہ ازہر کی فاموش اور پرسکون فضای میں اس نے اپنی عظیم اور نادر سائنسی تحقیقات شروع کیں اور ایسی ایسی دریافتیں کیں اور ایسے نظریات پیش کئے جن سے سائنسی دنیا آج مستفید ہو رہی ہے اور سائنس دانوں نے اسے صرف اقل میں جگہ دی ہے۔

ابن الہیثم کی عمر جب ۶۳ سال کی تھی، اس نے اپنے کاموں کا جائزہ لیا اور اپنی کتابوں کی ایک مکمل فہرست تیار کی، عالی دماغ ابن الہیثم نے اپنا ایک پُر از معلومات مقدمہ لکھ کر اس میں شامل کیا۔ یہ مقدمہ اس کی ڈائری کی حیثیت رکھتا ہے۔

ابن الہیثم کی ڈائری طالب علم کے لئے چونکہ مفید ہے، اس لئے اس کے یہاں کچھ اقتباسات نقل کر دیئے جاتے ہیں:-

**ابن الہیثم کی ڈائری**      ابن الہیثم اپنی ڈائری میں لکھتا ہے:-  
 میں بھپن ہی سے لوگوں کے مختلف نظریات اور خیالات پر غور و فکر کرتا رہتا تھا، اور مجھ کو یقین تھا کہ ”حق“ ایک ہی ہے؛ اختلاف صرف اس کے طریقے میں ہے جب بیس علوم عقلیہ یعنی فلسفہ اور سائنس کی تعلیم میں بختہ ہو گیا اور صحت کے ساتھ مسائل کا استخراج کرنے لگا تو ہمہ تن تحقیق و مبتدا اور نتیجی نتیجی دریافتوں میں مصروف ہو گیا۔ تاکہ حقیقت مجددہ روشن ہو جائے۔

اول اقل میں نے اس نقطہ پر پہنچنے کی گوششیں کیں جہاں مجھے خدا، فدا کی رضامندی اس کی اطاعت اور توحش نو دی حاصل ہو، اور تقوے کی پاکیزہ صفات ستری زندگی میں گزر اسکوں۔

علوم و فنون کی حیثیت بھر خوار کی ہے، علم و فن کے اس بحر ذخیر میں آخر میں گس پڑا،

بہت غور طے رکھائے مگر اس کی سخا نہ ملی، اور منزہ دوڑھی نظر آئی۔ ۱۰۰

ابن المثیم اپنی ڈائری میں لکھتا ہے:

میں نے پھر غور کیا تلقیر اور تدبیر سے کام لیا، اب میں نے ایک راستہ اختیار کر لیا۔ پہلے تو میں نے علوم فلسفہ یعنی علوم ریاضی، طبیعت اور الہیات کے حاصل کرنے میں پوری طاقت صرف کر دی۔ اس وقت ذی الجہہ کا ہمینہ اور <sup>۱۶۱۷</sup> سیدھہ کا سال ہے، میں نے عہد کر لیا کہ اپنی زندگی کو بالکل مصروف رکھوں گا۔ اور اس سے میرے یہ تین مقاصد ہیں۔

- ۱۔ میں سچے علوم و فنون کا صحت کے ساتھ آنسا سرمایہ جمع کر دوں کہ علمی اور فنی خود قوتوں کو رکھنے والوں کو اپنی زندگی میں اس سے صحیح فائدہ پہنچا سکوں۔ یعنی اپل شوق میری کتابوں کو مجھ سے پڑھ لیں اور پھر میری موت کے بعد میری کتابیں ان کے لئے شمع راہ بنیں۔
- ۲۔ یہ علمی سرمایہ میرے بڑھاپے کے لئے بھی سرمایہ زندگی بنے اور میرے دل کو سکون اور اطمینان حاصل ہو!

۳۔ میں نے ان علوم و فنون کی قدر کو سمجھا ہے۔ میں تازیت اسی میں مصروف و مشغول رہوں گا تاکہ اس کی مشق جاری رہے اور یہ علوم دل و دماغ سے اترنہ جائیں۔  
ابن المثیم نے اپنی تصنیف کردہ کتابوں کی تعداد بھی بتائی ہے: پہلیں کتابیں علم ریاضی پر ہیں اور چواليس کتابیں علم طبیعت (۲۵۸، ۲۵۹) اور علم الہیات پر ہیں، ان کے علاوہ بہت سے رسائلے مختلف موضوع پر لکھے ہیں۔

ابن المثیم بڑا عالی درماخ محقق تھا۔ اس کی اکثر کتابیں علمی اور تحقیقی ہیں، اور اس کی سائنسی دریافتیں آج بھی خاص اہمیت رکھتی ہیں۔ اس کی کتابوں کے ترجمے، اس کا حوالہ، اس کی تحقیقات، اس کے نظریے اور اس کی دریافتوں اور انکشافات کا حال فرنچ، جرمن، انگریزی اور دوسری مغربی کتابوں میں یوروبیں اور امریکی مصنفوں اور دانش دردوں نے کثرت سے کئے ہیں اور حوالے دیئے ہیں۔

ابن المثیم کی متعدد کتابوں کے ترجمے بھی لاٹینی اور انگریزی زبانوں میں کئے گئے ہیں۔

اسوس کہ اتنے عظیم محقق اور سائنسدان کی انگریزی نام نہیں ہیں:

ابن المثیم زبردست دل و دماغ رکھنے والا اعلیٰ علامہ  
علمی خدمات اور کارنامے کا ان تھا، وہ نہ صرف علم ریاضی علم طبیعی علم الہی

اور دیگر علوم و فنون پر حاوی سخا بلکہ ایک تجھا انجری بھی تھا۔ انженیر نگ میں اس نے جو اسوان بند (ASWAN DAM) کا منصوبہ (پلان) بنایا تھا۔ وہ اس کے جدت پسند دماغ کا عظیم کارنامہ تھا۔

جسے دنیا نے تسلیم کیا۔ اس نے اپنی مہارت کا ثبوت دیا۔ آج اسوان بند کی تعمیر کا منصوبہ جو کئی حکومتوں کے اشتراك اور تعاون سے مکمل ہو چکا ہے، اسی بالکل انجنیر کی ایجاد ہے۔

اسوان بند کا منصوبہ مصر ایک زرعی ملک ہے اور اس کی پیداوار کا انحصار دیائے تیل پر ہے۔ دریا کے نیل پورے مصر کو سیراب کرتا ہے لیکن کبھی سیلاب آ جاتا ہے یا قحط بڑھاتا ہے تو تباہی کا باعث بن جاتا ہے اور پورے ملک کی نر راست کو سخت نقصان پہنچاتا ہے۔

حصلہ منہ ابن الهشیم کے جدت پسند دماغ نے بغداد میں بیٹھ کر ذاتی معانے اور مشاہدے کے بغیر پورے مصر کا جائزہ کیا اور غور و فکر کے بعد اسوان کے مقام پر دریائے نیل میں ایک دیس بند کا منسوبہ تیار کیا، یہی منسوبہ اسوان ڈیم کے نام سے آج بھی مشہور ہے۔

ابن الهشیم کا مجسم منصوبہ یہ تھا کہ دریائے نیل میں اسوان کے قریب تین طرف اونچے اور ٹھہرے بند باندھ کر ایک مضبوط اور دیس بند ڈیم (DAM) بنایا جائے۔ اس میں پانی محفوظ رکھا جائے گا، اس بانی سے ہزاروں ایکٹرزین سیراب ہو سکے گی۔

ابن الهشیم نے بتایا کہ اس بند سے کئی فائدے ہیں۔ اول یہ کہ برسات میں زاید بانی ضایعہ پا کے گا بلکہ ڈیم میں محفوظ رہے گا، اس سے تباہ کن سیلاب نہ آ سکے گا اور نہ کھنکتی بر باد ہو گی۔ دوسرا سے یہ کہ، اگر بارش نہ ہوئی یا کم ہوئی تو اسی ڈیم کا محفوظ پانی اس کی کو بقدر ضرورت پورا کر دے گا۔

ابن الهشیم کا یہ بہلہ پلان تھا اور ٹھہری محنت اور کاؤش سے اس نے تیار کیا تھا۔ اپنے منصوبے کا ایک مختصر نامہ مصر کے ناطق خلیفہ الحاکم (ستاد) کی خدمت میں خاموشی کے ساتھ بھیج دیا۔ خلیفہ الحاکم ایک دورانہ لیش، قابل، اہل علم کا قدر دان اور رعایا پروردہ شاہ تھا، اس نے جب اس دیس بند منصوبے کا مطالعہ کیا تو وہ ابن الهشیم کی قابلیت اور اہلی صلاحیتوں کا معرفت ہو گیا۔ اور ملکہ اس کا خواہاں ہوا۔

ابن الهشیم اس وقت بغداد میں تھا۔ بغداد اور مصر کی حکومتوں میں دوستانہ تعلقات تھے، اس لئے ابن الهشیم حکومت کے توسطے بلایا ہنہیں جا سکتا تھا۔

خلیفہ الحاکم نے خاموشی کے ساتھ اپنا ایک خاص آدمی بعـد ابھیجا، وہ ابن الہیثم سے خفیہ طور پر ملا، اخراجات سفر اور دعوت نامہ دے کر دہ داپس آگیا۔ ابن الہیثم بغداد نے نکلا اور چکے سے صدر وانہ ہو گیا، اور بھیں بدل کر مصر پہنچ گیا۔

ابن الہیثم دوبار میں حاضر ہوا، الحاکم نے اس کی بڑی تدریکی، ہر طرح کی سہولتیں اسے دی گئیں، اس نے مصر کا دورہ کیا اور دریائے نیل کو دیکھا اور اسوان کا مشاہدہ کیا۔

اسوان بند کا کام بہت بڑا تھا، مصر کی حکومت اس کے دیسخ اور لامناہی اخراجات کی متعلق نہیں ہو سکتی تھی۔ ابن الہیثم اس غنیم کارنا مے کو انعام نہ دے سکا، اس بڑے کام کے لئے دیسخ ذرا رکھ اور کثیر سرمائے کی ضرورت تھی۔

ابن الہیثم پر اپنی اس ناکامی اور حوصلہ شکنی کا اثر ضرور ہوا مگر اس نے اپنے دل و دماغ کو قابو میں رکھا اور اپنی زندگی کا رُخ بدل دیا۔ اس نے اپنے دل و دماغ اور صلاحیتوں سے دوسرے کام یہ جو گہیں زیادہ اہم تھے۔

**آنکھ کی بنادٹ اور روشنی** مالی دماغ ابن الہیثم سائنسی تحقیقات سے اتنا اگرا شف رکھنا تھا کہ اس نے اپنی دیگر دل چیزوں کو ختم کر دیا اور باس سال کی مدت خاموشی کے ماتھے صرف سائنسی تحقیقات اور مشاہدات میں صرف کروی۔

ابن الہیثم نے ایک تیا موضوع تلاش کیا۔ اس نے آنکھ کی بنادٹ، اس کی روشنی اور نور کو اپنی تحقیقات اور خوردن کا مرکز بنایا۔ اس نے اپنی دریافتیں کیں اور نئے نئے نظریات فتاہ کئے۔ اس کی دریافتیں اور نظریات بہت اہمیت رکھتے ہیں اور آج بھی قدر کی نظر وہیں سے ریکھے جاتے ہیں۔

ابن الہیثم نے سب سے پہلے آنکھ کی بنادٹ پر غور کیا، یہ روشنی کیا چیز ہے، کون چیز نظر کیسے آتی ہے؟ روشنی اور نور کی ماہیت کیا ہے؟ ان سب مسائل کے بارے میں اس نے ہرگز تحقیقات کیں، اور یورا وقت اسی میں صرف کر دیا، اس نے کئی نئی اور اہم دریافتیں کیں۔ ابن الہیثم آنکھ کی بنادٹ، روشنی اور نور سے متعلق اپنی سائنسی تحقیقات، مشاہدات اور نظریات غرض سب باتیں اور نتائج اپنی بیان میں لکھتا رہا۔ رفتہ رفتہ اہم معلومات کا قائمی ذخیرہ اس کے پاس جمع ہو گیا۔ اس نے اپنی جملہ معلومات اور تجربات و مشاہدات کو مرتب کر کے اپنی

مشہور ترین کتاب "کتاب المناظر" تصنیف کی، کتاب المناظر اپنے موضوع پر ابن الهیثم کا شاہ کار ہے اور علم طبیعت کی ایک اہم ترین شاخ "روشنی" پر دنیا کی بہ پہلی اور جامع کتاب ہے۔

**ابن الهیثم کی تحقیقات اور دریافتیں** ۱- ابن الهیثم روشنی کی "ماہیت" اور "حقیقت" پر غور کرتا ہے۔ وہ روشنی کو نوانانی کی ایک قسم قرار دیتا ہے جو حرارتی توانانی کے مقابلہ ہے۔

دلیل یہ پیش کرتا ہے کہ سورج کی کرنوں میں روشنی اور حرارت دلوں ساتھ ساتھ ہیں۔

اسی طرح آگ یا چراغ کی لو، روشنی بھی ہے اور حرارت بھی۔ ان باتوں سے ثابت ہوتا ہے کہ روشنی اور حرارت کی اصلیت اور حقیقت ایک ہے۔

۲- اجسام کی حقیقت کے بارے میں ابن الهیثم بیان کرتا ہے،

جسم دو قسم کے ہوتے ہیں: نورافشاں جسم اور بے نور جسم۔ اب وہ دلوں کے فرق کو واضح کرتا ہے اور بتاتا ہے:

نورافشاں جسم: (LUMINOSUS) وہ جسم ہے جو خود روشنی دیتا ہے، ایسے اجسام کی مثال سونے ہے، یا چراغ، لمپ وغیرہ۔

بے نور جسم: جو خود تو روشنی نہیں دیتا بلکہ اس پر روشنی پڑتی ہے۔ وہ مخصوص اور بے نور ہے۔

بے نور جسم کی تین قسمیں ہیں: (۱) شفاف جسم: جس میں روشنی آرپار ہو جاتی ہے، یعنی آسانی سے گزرا جاتی ہے۔ جیسے ہوا، صاف پانی، اور صاف شفاف شیشہ وغیرہ۔

(۲) نیم شفاف جسم: جس میں سے روشنی صاف نہ گزرے۔ مدد حم پڑ جائے اور اس طرف کی اشیاء واضح نہ نظر آئیں، جیسے: نہایت باریک کپڑا، رگڑے ہونے والی شیشے وغیرہ۔

(۳) غیرشفاف جسم: جس میں سے روشنی قطیٰ آرپار نہ ہو سکے اور دوسری طرف کی چیزیں بالکل نظر نہ آئیں۔

عالیٰ دماغ ابن الهیثم اجسام کی یہ تقسیم اور تعریف بالکل صحیح کرتا ہے۔

(۴) روشنی کیا چیز ہے، اس کی حقیقت اور ماہیت کیا ہے۔ یہ کرنیں اور شعائیں ہیں، نہایت لطیف، نور ہے۔

آگے ابن الهیثم کہتا ہے: روشنی نور ہے جو سیدھی بخط مستقیم سفر کرتی ہے۔ وہ ذریعے اور واسطے نہیں ڈھونڈتی۔ وہ بے سہارے سفر کرتی ہے۔

یہ سب دریافتیں ابن الہیم کی ہیں۔ دنیا نے آج بھی ان دریافتوں کو تسلیم کر لیا ہے۔

(۳) ابن الہیم، روشنی کے بارے میں ایک اور تجربہ کرتا ہے:

اگر کسی اندھیرے کمرے کی دیوار میں اور ایک جھوٹا سا سوراخ بنائیں جو سورج کے رُخ پر ہو اس سوراخ کے مقابل میں ایک پر وہ لگادیں اس طرح کہ باہر کی روشنی کا عکس اس پر پڑے تو اس پر وے پہ جن اشیاء کا عکس پڑے گا وہ الٹی نظر آئیں گی یعنی وہ چیزیں باہر تو سیدھی ہوں گی مگر اس کا عکس اندر اٹانظر آتے گا۔ درخت، پیال، چھوٹ، آدمی سب کی تصوریں اندر الٹی دکھائیں گی۔

ابن الہیم کے اسی تجربے نے آج سائنس دالوں کی رہنمائی کی اور فوٹو ایکٹری ایجاد ہوا جس کی بنیاد ابن الہیم کے نظریات ہیں۔

۵۔ ہم کیسے دیکھتے ہیں؟ ہمیں کیوں کیوں چیزیں نظر آتی ہیں؟ ابن الہیم کی تحقیقات بالکل نئی ہیں اور آج بھی اس کی تحقیقات کو صحیح اور درست تسلیم کیا گیا ہے۔

ہم کیسے دیکھتے ہیں۔ اس مسلمہ کے متعلق قدیم ترین حکما رکی رائے یہ تھی کہ آنکھیں سے روشنی کی شعائیں یعنی کرنیں لختی ہیں اور جس شے پر پڑتی ہیں وہ نظر آجائی ہیں، یہ قدیم ترین نظریہ تھا۔

لیکن ابن الہیم کی تحقیقات نے الگ نظریہ قائم کیا اور اس قدیم ترین نظر کو غلط قرار دیا۔

ابن الہیم بحثتا ہے:

روشنی کی موجودگی میں آنکھوں سے کسی قسم کی شعاعیں یا کرنیں باہر نہیں نکلنی ہیں، اور نہ ایسی کرنوں کا کوئی وجود ہے۔ ہاں تحقیق اور تجربے سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ جب روشنی کسی جسم پر پڑتی ہے تو روشنی کی شعاعیں اس جسم کی مختلف سطحوں سے پلٹ کر پھیل جاتی ہیں، ان شعاعوں میں سے کچھ شعاعیں دیکھنے والے کی آنکھوں میں داخل ہو جاتی ہیں، جو کہ سامنے ہیں۔ تودہ شے آنکھوں کو نظر آنے لگتی ہے۔

۶۔ روشنی کے مناس ہونے کے دوقانون ہیں: پہلاً انون تو یہ ہے کہ شعاع دا قع

(INCIDENT RAY) نیز عوادی خط (NORMAL) اور شعاع منعکس (REFLECTED RAY) یہ تینوں

ایک سطح میں پائے جاتے ہیں۔

دوسرے قانون یہ ہے لہزا و بیہ انگلاس (ANGLE OF REFLECTION) آپس میں برابر ہوتے ہیں۔

یہ دونوں قوانین روشنی کے موجودہ زمانے میں روشنی کی بہتر کتاب میں بیان کئے جاتے ہیں، ان دونوں قوانین کی دریافت کا سہرا اور تجربے کے ذریعے ان کے ثبوت بھی پہنچانے کا سہرا عالی دماغ ابنہ شیم کے سر ہے۔

ابنہ شیم نے ان اصول اور قوانین کو قدرتی طریقے سے ثابت کیا ہے جو آج بھی اسی طرح ثابت کیا جاتا ہے۔

۶۔ ابنہ شیم روشنی کے انعطاف (REFLECTION) سے خوب واقف ہتا، وہ اس کے اصول اور فوائد کے بیان کرتا ہے، اور انعطاف روشنی کا پہلا قانون معلوم کر لیتا ہے۔

۷۔ ابنہ شیم اور بھی دریافتیں کرتا ہے؛ وہ روشنی کے ہوا ہیں زاویہ و قرع اور پانی کے اندر روشنی کے زاویہ انعطاف کی مقدار اور فرق کی تشریع کرتا ہے اور نسبت بیان کرتا ہے۔

۸۔ ابنہ شیم کا شاندار کارنامہ گروی آئینوں (SPHERICAL MIRRORS) کے متعلق تحقیقات اور دریافت ہے۔ وہ بیان کرتا ہے کہ جب روشنی کی متوازی شعائیں ایک صاف شفت سُقْرَ آئینے (CONCAVE MIRROR) پر پڑتی ہیں تو وہ منعکس ہو کر ایک خاص نقطے میں سے گزرتی ہیں، اس نقطے کو ماسکہ (FOCUS) کہتے ہیں۔

مُقْرَ آئینے میں نقطہ ماسکہ سے ذرا دور ہٹ کر اگر ایک روشن جسم رکھا جائے تو اس کا الشاعر ملک اس مقعر آئینے کے سامنے وہ مری طرف بنتا ہے، چیز پر دے پر لیا جا سکتا ہے اور وہ جسم اب سیدھا نظر آئے گا۔ ابنہ شیم نے یہاں تصویریں بنائے تباہی ہیں۔

۹۔ کتاب المناظر میں ابنہ شیم نے ایک باب میں آنکھ کی بنادل بہ اپنے تحقیقی خیالات اور مدللہ بیان کئے ہیں، اس میں آنکھ کے مختلف حصوں کی تشریع کی گئی ہے اور آنکھ کے نازک تین حصوں کو بھی بتایا گیا ہے۔

آنکھ کے بارے میں ابنہ شیم کے نظریات آج بھی بنیادی حیثیتیں رکھتے ہیں۔ اور ان دریافتیں کو صحیح تسلیم کر لیا گیا ہے۔

۱۰۔ آنکھ کے مختلف حصوں کے لاطینی ترجیح جو آج کل انگریزی میں علم بلعیات کی تمام کتابوں میں موجود ہیں، انہوں بیشتر ان ہی عربی اصطلاحات کے تراجم ہیں جن کو ابنہ شیم نے اپنی مشہور

اور مستند کتاب المذاخر میں استعمال کئے ہیں۔

ابن الهیم نے آنکھ کے مختلف حصوں اور اجزا اور کئے عربی کے مختلف الفاظ لکھے ہیں اور ان کے نام بتائے ہیں، جو آئندہ جل کر اصطلاحات بن گئی ہیں، ان کے جب تراجم ہوئے تو عربی کے ان ہی الفاظ کے معنی کو ملحوظ رکھا گیا۔

مثلاً ”عدسہ“ ابن الهیم نے آنکھ کے اس حصے کا نام جو بزرگیا جو زیع میں اُبھدا ہوا ہے اسے پلی کہتے ہیں۔ یہ حصہ سور کی دال کی شکل کا ہے۔ اسی عدسہ کا لاطینی ترجمہ لنس (LENS) کیا گیا۔ لاطینی میں صور (عدسہ) کو لٹلن (LENTIL) کہتے ہیں۔ لٹلن سے لنس بنایا گیا اور یہ لفظ آج زبان خاص دعام ہے۔

ابن الهیم کی دریافتیں اور تحقیقات مستند درج رکھتی ہیں، اور آج بھی رایج ہیں۔ اور ان کو بنیاد سمجھا جاتا ہے۔

کتاب المذاخر اپنے فن میں بہترین کتاب تسلیم کی گئی ہے، اور اس موضوع پر اس کو اول درجہ حاصل ہے۔ روشنی اور آنکھ کے متعلق پورپ کے حکما کی جملہ معلومات کا مأخذ یہی مستند کتاب ہے۔ ابن الهیم نے اپنی اس کتاب میں روشنی اور آنکھ، اس کی بناؤٹ، قوت بصارت وغیرہ جملہ سائل بر طبع تحقیق سے بحث کی ہے اور اپنے نظریات واضح کئے ہیں، اس نے تفصیل سے بتایا ہے کہ روشنی کیا ہے، روشنی کا سفر، روشنی کا انکاس کس طرح ہوتا ہے۔ روشنی کے کچھ اصول اس نے منکشف کئے۔ روشنی کا انعطاف، اجسام، اجسام کی قسمیں۔ سب بتائیں ثبوت و دلائل کے ساتھ بیان کی ہیں۔

اس نے بتایا ہے کہ پانی میں کوئی چیز ڈیڑھی کیوں نظر آتی ہے۔ شیشہ پر روشنی ڈرتی ہے تو اس کا نقطہ اجتماع (ماسکہ) یعنی فوکس (FOCUS) کیا ہے؟

ابن الهیم نے بتایا ہے سورج اور جاند افق بر ٹپے کیوں نظر آتے ہیں۔ تارے شب میں جمللاتے کیوں ہیں؟

انسان کو ایک کی بجائے دو آنکھیں کیوں عطا کی گئیں، غرض اسی طرح کے دیگر سائل نہایت تحقیق کے ساتھ ابن الهیم نے اپنی کتاب میں بیان کئے ہیں۔

ابن الهیم کے بتائے ہوئے اصول نے سائنس دالوں کی رہنمائی کی اور فوٹو گیمہ ایجاد ہوا، جس سے لوگ تصویریں لکھنے ہیں، اس کا تجربہ اور مشاہدہ سب سے پہلے ابن الهیم نے کیا تھا۔

## ۳۹۔ احمد بن محمد سجستانی ۱۰۲۴ء

علم، ہدایت کامابر اگر دش زمین (ROTATION OF EARTH) کا نظر پر پیش کرنے والا دنیا کا پہلا عظیم سائنسدار، اس نئے نظریے کے ذریعے اس بالکال سائنس داں نے بہت سے مسائل کو حل کر دیا اور قدیم نظام ہدایت کو بدل دیا، علم ریاضی میں قطعہ مخوذ طبی (CONSECTION) کے ذریعے ہند سوی خلیث کا موجوداً اور بالکال ریاضی داں ر

دفن: سجستان، ولادت: ۱۰۵۶ء وفات: ۱۰۸۰ء - ہجر ۳۰۰ سال

**اپتدائی زمانہ علمی خدمات اور کارنامے** احمد سجستانی ایک زبردست سائنس داں اور علم ریاضی کامابر تھا۔ اس کے اپتدائی مالات کا علم نہ ہو سکا، لیکن اس کے کارنامے کتابوں میں محفوظ ہیں۔ ہم اس کے چند علمی کارنامے بہاں پیش کرتے ہیں۔

**گردش زمین کا نظریہ** سجستانی سے پہلے انفر مسلم سائنسدار زمین کو ساکن اور اجرام فلکی محدود دنے والے تک قائم تھا۔

مغrib سائنسداروں میں کوبرنیکس (COPERNICUS)، جو پولینڈ کا باشندہ تھا اور ۱۵۴۳ء میں گزر اے، کہا جاتا ہے کہ گردش زمین کا نظریہ سب سے پہلے اسی نے قائم کیا، اور آج بھی لا علمی کی بنابریوں اسی مغربی سائنس داں کو مانتے ہیں۔

لیکن گردش زمین کا نظریہ کوئی نیا نہیں۔ مسلم سائنسداروں نے بھی اس پر بحث کی ہے اور کوبرنیکس کے سراس کامہرا باندھنا تو قطعی غلط اور سرتاپا نااصافی ہے۔

درائل کے مسلم سائنسداروں نے گردش زمین پر کافی بحث کی ہے۔ مخالفت اور موافقت دلوں میں دلائل موجود ہیں، مگر احمد سجستانی نے گردش زمین کے نظریے پر اچھی بحث کی اور اس نے جو دلائل پیش کئے وہ وزن رکھتے تھے، اس نے اس نظریے کو قائم کیا، احمد سجستانی کوئی پاسو، رس پہلے اس نظریے کو باقاعدہ پیش کر چکا تھا۔

احمد سجستانی نے زمین کی گردش کو ثبوت اور دلائل کے ساتھ تفصیل سے بیان کیا اور دنیا

کے سامنے اپنا یہ ستمحکم نظر ہے ثابت کر کے سارے قدیم نظام ہدایت کو بدل دیا۔ اس نے کہہ ارض کی حرکت کو بتا کر علم ہدایت کے بہت سے مسائل اسی بنیاد پر حل کئے، یہ ایک انوکھا نظریہ خاص جس کی تائید آج بھی پرور و در طریقے پر کی جا رہی ہے۔

احمد سجستانی کا نظریہ گردش زمین سے اندازہ ہو سکتا ہے کہ علم ہدایت اس وقت کتنی ترقی پر رہا اور کیسے کیسے قابل لوگ موجود تھے۔

**قطع مخروطی کی ایجاد** علم ریاضی میں بھی احمد سجستانی ایک بلند پایہ یونیورسٹی اور اسکالار تھا۔ اسے علم ریاضی پر عبور تھا، علم ریاضی میں اس کا ایک فاصلہ کارناٹا ہے جس نے اس کی شہرت کو چارچاند لگادے وہ یہ کہ ریاضی کے دو سیع تر فن میں علم ہند سہ کی ایک شاخ پیں جسے قطع مخروطی (CONIC SECTION) لے طریقے کو دریافت کیا۔ سجستانی نے جس کے ذریعے بہت سے مسائل حل کئے۔

قدیم زمانے سے ریاضی داں، زاویے کی ہندسوی تاریخ یعنی جیو میری کے ذریعے اس کو تین مساوی سنوں میں تقسیم کرنا پاہنچتے تھے۔ وہ اہم مسئلہ کو فتنی جنگیت سے حل کرنے میں سرگردان تھے۔ سچاں میں انھیں کامیابی نہیں ہو سکی۔

مخروط اس جسم یعنی شے کو کہتے ہیں جو نیچے سے زیادہ گول اور چوڑاں ہو سکتا اور پر جاتے ہوئے اس کی گولائی کم ہوتی جاتی ہے اور بذریعہ چھوٹی ہو جاتی ہے، جیسے گاجر کی شکل ہوتی ہے۔ احمد سجستانی کا کمال یہ ہے کہ اس نے اس اہم مسئلہ کو حل کر کے جسے لوگ نامکن سمجھتے تھے اسے ممکن بنادیا، اس نے اپنے خاص نظریے "قطعات مخروطی" کے ذریعے اس کا حسل ڈھونڈنے کا کام اور زاویے کی ہندسوی تثیث یعنی جیو میری کے ذریعے اس کو تین مساوی حصوں میں تقسیم کرنے میں قطعات مخروطی کے ذریعے وہ کامیاب ہو گیا۔

قدیم ترین زمانے کے ریاضی داں کسی زاویے کی تنقیف بآسانی کر سکتے تھے چار حصوں میں بھی تقسیم کر سکتے تھے، لیکن زاویے کو جیو میری کے عام طریقوں سے تین حصوں میں تقسیم کرنا وہ مشکل ہی نہیں ناممکن سمجھتے تھے، اور اس میں ان کو کبھی کامیابی نہیں ہوتی تھی۔

## ب۔ ابوالحسن علی احمدنسوی بستہ ۱۰۳

**تعارف** وقت کی پیمائش کے نئے اور آسان طریقے دریافت کرنے والا، وقت اساعت (و سانچہ کے ہند سے پر تقسیم کر کے دقيقہ اور ثانیہ (MINUTE SECONDS) میں منقسم کرنے والا، حساب شین کا موجہ، حساب ستین اور اعتباریہ کی رقموں میں باہم مطابقت پیدا کر کے اس کا مکمل جارٹ مرتب کیا، عملی حساب کا مصنف، ماہر ریاضی وال، لگڑی کے ڈابل پر منٹ اور سکنڈ کی تقسیم اسی نظریے کے تحت عمل میں آئی ہے۔

**ابتدائی زمانہ علمی خدمات اور کارنامے** علی بن احمد مقام فرمایا ہوا اور اسی نسبت میں حاصل کی اور پھر رے میں چلا آیا، رے اس عہد میں علمی مرکز بن چکا تھا، نسوی نے اپنی عمر کا پورا حصہ اسی بار و نقشہ کی محفلوں اور مجلسوں میں گزار دیا۔  
یہ عہدہ بُویہ ناندان کے مشہور بادشاہ فخر الدولہ (سلطانیہ کا تھا۔ فخر الدولہ علم دوست بادشاہ اور ابی علم کا قدر داں تھا۔

احمدنسوی کو علم ریاضی سے خاص دل چسپی نہیں۔ اس فن میں اس نے کمال پیدا کیا۔ پس تو یہ ہے کہ وہ علم ریاضی کا زبردست ماہر اور امام تھا۔

وطن نسا (خراسان) صحیح صحیح ولادت اور وفات نامعلوم، انداز انتشار کا عہد ہو گا جذر اور جذر الملکب کے طریقے کا موجہ علم حساب میں نسوی کا بڑا کارنامہ یہ ہے کہ اس نے جذر را اور جذر الملکب نکالنے کے وہ خانس طریقے معلوم کئے جو اب تک کسی کو معلوم نہ تھے۔ جذر اور جذر الملکب نکالنے کے طریقے آج اس نے موجودہ دور میں بھی رایج ہیں اور آج بھی نسوی کا دریافت شدہ طریقہ بھی مستند اور بہتر مانا جاتا ہے۔

**حساب شین کی ایجاد اور اعتباریہ** نسوی کی دوسری قابل ذکر تحقیق حساب شین ہے اس نے حساب ستین اور حساب عشراء بھی میں مطابقت پیدا کیا، یہ اس کی خوبیت کا کمال ہے کہ حساب ستین ایجاد کر کے کئی مسائل حل کر دیئے۔

آج کل سائنس داں،نسوی کے اصول پر جھوٹے پیانوں کی تقسیم در تقسیم عموماً دس دس کی نسبت سے کرتے ہیں، جس کو "اعشاریہ" کہتے ہیں۔ نسوی نے یہ دونوں طریقے دریافت کر کے علم ریاضی میں ایک نئے باب کا اضافہ کیا۔

**وقت کی تقسیم اور اس کا پیمانہ** آج کل وقت کو خاص اہمیت حاصل ہے، وقت کی وقت کی تقسیم اور اس کے لئے پیمانے کی دریافت نے آج سائنس کو کس قدر ترقی دی ہے۔ یہ سب احمد نسوی کا احسان ہے۔

احمد نسوی کے نزدیک دماغ نے وقت کی تقسیم در تقسیم کے لئے ایک نیاطریقہ نکالا، اور یہ طریقہ حساب ستین کا تھا، یہ وقت کی پیمائش کا معیاری طریقہ تھا، اس طریقے میں یہ خوبی بھی تھی کہ اس نے قدیم اور جدید دونوں میں مطابقت بھی پیدا کر دی۔

**مثال:** احمد نسوی وقت کی ایک ساعت (گھنٹہ) یا زاویے کے ایک درجے کو ساٹھ پر تقسیم کر دیتا ہے، اور اس ساٹھوں حصے کو وہ "دقیقہ" کہتا ہے۔ کیونکہ ساٹھ سے تقسیم کے بعد بجا ہوا یہ حصہ خفیف اور کم رہ جاتا ہے، یعنی تھوڑا جھوٹا۔ دقیقہ کے لفظی معنی بھی خفیف یا تھوڑا۔

باریک شے کے ہیں! اگر یہ جھوٹے جھوٹے حصے ہیں جو مل کر ساعت بن جاتے ہیں۔

نسوی اس دقیقہ کو بھی دوبارہ تقسیم کرتا اور ٹکڑے بناتا ہے اور اس دقیقہ کی دوبارہ تقسیم ہوتی ہے تو جو کہ یہ تقسیم دوسری بار عمل میں آئی ہے اور دوسرے کو عربی میں نہایہ کہتے ہیں؛ اس لئے دوسری بار کی تقسیم کے حاصل کا نام نہایہ رکھا گیا اور اس طرح ساعت کی دقیقہ اور نہایہ دو تقسیمیں ہو گئیں، گویا یہی وقت کا پیمانہ بنتا۔

ازمنہ و سطحی میں مسلم سائنسداروں کی یہ علمی کتابیں جب یورپ

**یورپ نے فائدہ اٹھایا** پہنچیں اور وہاں کے حکماء اور دانشوروں نے دیکھا تو ان کی آنکھیں کھل گئیں، یورپ کے دانشوروں نے مسلمانوں کے پورے علمی خزانے سے فائدہ اٹھانے کی کامیاب کوشش کی اور تمام علمی کتابوں کے ترجمے کر لئے۔ لیکن اس ترجمے میں انہوں نے عربی اصطلاحات کو قائم رکھا، انہوں نے اصطلاحات کے لئے الگ لفظ بنیں نکالا بلکہ اسی سے فائدہ اٹھایا۔

دقیقہ کے لئے منٹ ۲۵ (۳۵۰)، کا لفظ وضع کیا گیا۔ اگر زیری میں منٹ کے معنی بھی جھوٹا فضیع یا باریک کے ہیں۔ یہ پہلی تقسیم تھی۔

دوسری تقسیم یعنی "ثانیہ" کے لئے انگریزی میں سکنڈ (SECOND) کا لفظ بنایا گیا۔ یہ لفظ یعنی عدد سکنڈ، ثانی یا ثانیہ کا مترادف ہے۔

مسلم سائنسداروں کا یہ عظیم کارنامہ ہے کہ انھوں نے وقت کی پیمائش کا طریقہ ایجاد کیا، اور وہ بھی اس قدر سادہ اور آسان، سائلہ سے تقسیم کے ذریعے سکنڈ اور منٹ کی اکائیاں وجود میں آئیں۔ جو وقت اور زاویے کی پیمائش میں آج پوری نئی اور پرانی دنیا میں رائج ہیں

**حساب سنتین**      ایک ساعت (گھنٹہ) = ٦٠ منٹ = دقيقہ

ایک منٹ (دقیقہ) = ٦ سکنڈ (ثانیہ)

دنیا میں آج ایسے لوگ بہت کم ہوں گے جو یہ جانتے ہوں گے کہ گھنٹی کے ڈالیں پر جو ہند سے لکھے ہیں اور منٹ (دقیقہ) اور سکنڈ (ثانیہ) پر تقسیم ہیں۔ وہ اسی مسلم سائنس داں احمدنسوی کی ذہانت کا کرشمہ ہیں۔

احمدنسوی نے حساب سنتین اور حساب اعتاریہ کی رقوں کو ایک دوسرے میں تبدیل کرنے اور مطابقت پیدا کرنے کے مکمل نقشے اپارٹ (مرتب کئے جن کی مدد سے ریاضی دالوں کے لئے ان دالوں نظاموں کی باہمی تحویل آسان ہو گئی۔ یہ اس کا ایک اور کارنامہ تھا۔

احمدنسوی علم ریاضی کا زبردست ماہر اور امام تھا۔ اس کی مشہور تصنیف "علی حساب" ہے جسے اس نے بڑی دیدہ ریزی اور تقابلیت سے مرتب کر کے پہلے فارسی زبان میں لکھا، پھر عربی میں اسے منتقل کر دیا۔

## ۳۱۔ علی بن عیسیٰ سنتین

### JESU HALI

**تعارف** امراض چشم کا ماہر خصوصی (EYE SPECIALIST) متابہہ تجویزی اور تحقیق کے بعد قوت بصارت کو قائم رکھنے، نیز آنکھوں کے لئے مفید ترین دوائیں، مناسب غذا میں اور پرہیز تجویز کر کے ان کی مکمل فہرست بنانے کا پیش کرنے والا، آنکھوں کے امراض اور اسباب و علامات پر بحث کرنے والا۔ آنکھوں کی حفاظت اور احتیاط کے طریقے بیان کرنے والا۔ ایک ضمیم اور مکمل کتاب کا صفت اور طبیب حاذق (۶۴، ۲۵، ۲۶)

وطن خالنا، بعده اور ولادت اوروفات کی مجموع تاریخیں معلوم ہوں گیں۔ امداد اُسکے اور

ابتدائی زمانہ، علمی خدمات اور کارنامے تاپل ترین اور باصلاحیت حکماء میں وہ مائنداں کئے ان میں علی بن عیسیٰ بھی ہے۔ بغداد میں اس دانشور نے گوشه گم نامی میں زندگی گزاری۔ اس کے زندگی کے حالات سے کتابیں فاموش ہیں لیکن اس کے تحقیقی کام ہمارے سامنے ہیں۔ علی بن عیسیٰ عباسی خلیفہ قائم بالشہر کے عہد میں نختا۔

علی بن عیسیٰ امراض چشم کا ماہر تھا۔ امراض چشم کے سلسلے میں جن ماہرین نے کام کیا ان میں اس کا نام بحیثیت زمانہ دوسرے نمبر پر آتا ہے۔

علی بن عیسیٰ نے اجزائے جسم میں صرف آنکھ کو منصب کیا اور جسم کے اس نازک ترین لیکن مضید ترین حصے پر تحقیقی کام کئے۔ اس نے آنکھ کے امراض پر زبردست تحقیقات کیں۔ اور پھر اپنے جلد ذاتی تجربات اور مشاہدات اور نظریات اپنی ضخیم اور معیاری کتاب تذکرۃ الکھلین میں جمع کر دیں۔ ہم یہاں تذکرۃ الکھلین سے کچھ معلومات پیش کرتے ہیں۔

تذکرۃ الکھلین نہایت مفصل اور ضخیم کتاب ہے گویا یہ انسانی آنکھ کی انسائیکلوپیڈیا ہے، اس کی تین جلدیں ہیں۔ کتاب کا بڑا حصہ امراض چشم کے اس ماہر داکٹر (EYE SURGEON) کے ذاتی تجربات اور مشاہدات پر مبنی ہے۔

علی بن عیسیٰ ایک ماہر کی طرح اپنی معلومات پیش کرتا ہے۔ اس کی آنکھ کا ماہر سرجن کتاب تذکرۃ الکھلین کی پہلی جلد میں آنکھ کے حصوں کی مفصل تشریک اور منافع اعضاء یعنی ہر جزو اور ہر حصے کو بیان کیا ہے اور اس کے فائدہ بتائے ہیں جس کو انگریزی میں انatomی اور فریباوجی (PHYSIOLOGY, ANATOMY) کہتے ہیں۔ اس ماہر سرجن نے آنکھ کی بنادٹ، پتلی، حصے، روشنی سب بررسی حاصل بحث کی ہے۔

دوسری جلد میں آنکھ کی ان بیماریوں کا علاج ہے جو ظاہری طور پر نظر آ جاتی ہیں علی بن عیسیٰ نے آنکھ کی جلد ظاہری بیماریوں کو بتایا، اسباب اور علامات تفصیل سے لکھے اور مکمل بحث کی۔ تذکرۃ الکھلین کی تیسرا جلد نہایت ہم ہے۔ اس میں آنکھ کے ان جلد امراض کو تفصیل سے بیان کیا ہے جو آنکھ کے اندر کی حصوں میں کہیں پیدا ہو جاتے ہیں اور جن سے آنکھ کو نقصان پہنچتا ہے یا آنکھ کی بھی پہنچ سکتا ہے۔ لیکن باہر سے دیکھنے میں کچھ تباہیں چلتا۔

**تذكرة الکھلین یا آنکھ کی انسانی کلوپیڈیا** کتاب تذكرة الکھلین آنکھ سے متعلق کا درجہ حاصل ہے۔ اس میں آنکھ سے متعلق جملہ معلومات بڑی تحقیق کے ساتھ جمع کر دی گئی ہیں۔ آنکھ کے تحفظ اور احتیاط کو بتایا گیا ہے، آنکھ کی روشنی اور قوت بصارت کو قائم رکھنے کے طریقے بیان کئے گئے ہیں۔

اس کتاب میں امراض چشم پر بحث بڑی تفصیل اور تحقیق سے کی گئی ہے۔ یہ کتاب امراض چشم پر ضمیم اور معیاری ہے۔ اس میں آنکھ سے متعلق جملہ مسائل پر نہایت عمدہ بحث ہے اور کم و بیش آنکھ کی ایک سوتیس بیماریوں کا ذکر ہے اور تفصیل سے ان کے اسباب اور ان کی علمتوں کو بتایا گیا ہے۔

کتاب میں ایک سوتینتالیس<sup>۱۳۲</sup> ایسی مفرد دواؤں اور بڑی بوٹیوں کے نام، ان کی بہیان، ان کے خواص اور اثرات اور فوائد بیان کئے گئے ہیں، جو آنکھوں کے لئے مضید ہیں اور ان کو آنکھ کے امراض اور شکایتوں کے سلسلے میں ستمان کیا جاتا ہے یا کیا جاسکتا ہے۔

کتاب کے ایک حصے میں احتیاط اور پرہیزی غذاوں کا بھی مفصل بیان ہے۔ آنکھ کے مرضیوں کے لئے جو غذا میں منید اور اچھی ہیں ان کو بتایا گیا ہے، اور جن غذاوں سے نقصان ہوتا ہے یا نقصان اور تسلیف کا نہیں ہے ان کو بھی لکھ دیا ہے۔ غذا پر اس ماہر صنف نے اچھی بحث کی ہے اور مضید معلومات کا ذخیرہ بیش کر دیا ہے۔

علی بن عیسیٰ آنکھ کا ماہرا اور زبردست معاشر بخدا۔ اس نے دواؤں کے ذریعے امراض کا علاج کیا اور اس فن میں وہ ماہر تھا، اس نے دواؤں کے ذریعے علاج کو ترجیح دی، آپریشن کے ذریعے کسی مرض کا دور کرنا اور آنکھ کا آپریشن کرنا اس کے طریقے علاج سے ہاہر تھا۔ ..

**تذكرة الکھلین یورپ میں** آنکھ کے سلسلے میں یہ کتاب مفصل، معیاری لور مسند تسلیم کی گئی۔ اس فن میں یہ دوسری قابل ذکر کتاب ہے ازمنہ وسطی میں اس کتاب کا ترجمہ لاطینی زبان میں<sup>۱۳۴</sup> سنتہ ۱۷۹۹ء میں شائع ہوا، اور یورپ کے ڈاکٹروں نے اس کی اہمیت کو سمجھا۔ دور جدید کے دانشوروں نے اسے جب غور سے پڑھا تو اس کی افادیت کا احساس ہوا، اور اس کا ترجمہ سنتہ ۱۸۰۶ء میں فرانسیسی زبان میں شائع ہوا، پھر اس مضید ترین کتاب کو سنتہ ۱۸۱۹ء میں جرمن زبان کے قالب میں ڈھال دیا گیا۔

## ۲۳۔ احمد بن محمد علی مسکویہ

موجودات عالم پر علمی اور سائنسی نقطہ نظر سے بحث و تحقیق کرنے والا جیمیں علم پڑا۔  
**تعارف** (Biology) کامابر خصوصی، نباتات میں زندگی و ریافت کرنے والا اپہلا سائنسدان  
 زندگی کی تحقیق اور دماغی ارتقا کی تحریک اور درجہ بندی کرنے والا، حیوانات میں وقت حس  
 دریافت کرنے والا، علم سماجیات (Sociology) اور معاشرت کا محقق، علم تدن اور ثقافت  
 کے نکتے بیان کرنے والا، علم نفسیات (Psychology) کامابر خصوصی۔  
**علم اخلاق** (Ethics) اور روحانیت کا محقق اور منظر، کامیاب شہری کے اصول بنائے  
 والا، علم اخلاق پر اول اول علمی کتاب کا عظیم مصنف۔

وطن: رے۔ ولادت: انداز ۱۸۵۲ھ دفات ۱۹۰۳ء۔ عمر ۹۹ سال غائبًا  
 احمد بن محمد مسکویہ طب اعلیٰ و مانع و انشور تھا۔ اس نے زندگی  
 ابتدائی زمانہ، تعلیم و تربیت کو ایک تازدیے سے دیکھا۔ ابتدائی دور میں دو  
 باشکل گم نام تھا۔ لیکن جب اس نے علمی دنیا میں قدم رکھا تو ٹرے ٹرے کارہائے نایاں انجام دیئے۔  
 ابن مسکویہ کی ابتدائی تعلیم کسی غیر معروف مدرسے سے میں ہوئی تھی۔ لیکن شروع جوانی میں وہ  
 بڑی آزاد زندگی گزارنے لگا۔ رے میں کئی ٹرے ٹرے مدد سے تھے اور اس میں قابل اساتذہ  
 درس دے رہے تھے۔ ملکر نوجوان ابن مسکویہ کبھی کسی حلقة درس میں شریک نہ ہوا۔ وہ علوم فنون  
 سے ابتداءً قطعی بے بہرہ تھا۔ لیکن جب اسے ہوش آیا تو اسے اپنے قیمتی وقت نمائے جانے کا  
 زندگی بھرا نہ سوس۔ با۔

کیمیاگری سے دلچسپی اور انقلاب طبیعت نے مجبور کیا کہ اب وہ روزی کی  
 فکر کرے۔ اس سلسلہ میں اسے کیمیاگری سے دلچسپی ہو گئی اور سونا بنانے کے لائے میں  
 وہ اپنادقت بر باد کرنا تھا۔ اس تکمیلدار انوں کی کتابوں کا مطالعہ کبھی شروع کیا۔ جا بین حیات  
 اور روز کریا رازی کی کتابیں اس کے ہاتھ لگیں جو علم کیمیا پر تھیں۔ وہ ان کتابوں کا بہرہ مطالعہ کرنے  
 لگا اور جو جو سننے اس کی صحیح میں آتے۔ اپنے ایک دوست اور سائنسی ابو طیب رازی کیمیاگر

کے سانچہ ان نسخوں کو بنا تباہ اور ہر طرح سے تحریبے کرتا۔ لیکن کامیابی کا منہ نہ دیکھنا پڑتا۔  
ہر طرف علم و فن کا چہرہ چاھنا اور ابن مسکویہ اس سے بیگانہ رہا۔

روشن زندگی کا دور اب ابن مسکویہ حساس طبیعت رکھتا تھا، کیمیاگری میں ناکامیوں نے  
اسے جسمی طراز اور یکاک اس کی طبیعت میں انقلاب پیدا ہو گیا۔ زندگی  
کا سپا شور جاؤ اٹھا۔ اب ابن مسکویہ کو اپنی غلطیوں کا احساس ہوا اور اپنی بے مقصد زندگی  
پر افسوس ہوا۔

ابن مسکویہ نے آزاد روایتی ترک کر دی اور گوشہ نشین ہو گیا، اس نے علوم فنون کی کتابوں کا  
مطالعہ شروع کیا۔

ابن مسکویہ ذہنی و فہیم تھا، قوت فکر یہ اس کی بہت قوی تھی، اگو شرہ تہائی میں بیٹھ کر وہ  
اکثر غور و فکر کرتا رہتا تھا۔ علوم و فنون کے مطالعے سے اس نے بہت جلد اپنی قابلیت میں خاما  
اصفانہ کر لیا اور اپنی علمی استعدادوں میں کمال پیدا کر لیا۔

ابن مسکویہ اب ادب و اخلاق، حکمت و فلسفہ، علم ہدیت اور ریاضی، غرض کہ وہ ہر فن میں  
بیکاٹھہ دنہ گار بن کر نمودار ہوا۔

مطالعہ کتب اور صہبہ و ضبط کے ذریعے وہ اپنی اصلاح کی طرف پہلے متوجہ ہوا، ادب اور  
اخلاق کے صحیح مفہوم پر اس نے غور کیا۔ زندگی کے اعلیٰ مقصد کو سمجھنے کی کوشش کی وہ غور و  
فکر کے بعد اس نتیجے پر پہنچا کر ان کی زندگی کا عظیم مقصد "سعادت" حاصل کرنا ہے۔

ابن مسکویہ حقیقی فضائل اخلاق سے اپنی زندگی کو آراستہ کرنے کی کوششیں کرنے  
لگا اور کامیاب زندگی یعنی "سعادت" کے حصول اور اچھی فہریت کی تلاش میں وہ مصروف ہو گیا۔  
ابن مسکویہ اب ایک مددگار، مفتک اور لمبند پایہ فلسفی تھا۔

شاہی دربار میں بادشاہوں کا دربار اس قدیم دور میں ہمیشہ بالکمال علماء اور حکماء کا مرکز بنا  
رہتا تھا۔ ابن مسکویہ کے علم و فضل کی جب شہرت ہوئی تو شاہیان وقت اور  
امراء اس کی قدر دانی اور حوصلہ افزائی میں پیش پیش تھے۔

فارس کا بادشاہ عضد الدولہ جس نے شہنشاہ سے استعفیٰ ہیں تک حکومت کی، وہ اہل علم کا ہزار  
تدریس وال تھا۔ اس کا دربار عالما، اور حکما، کامرکزین گیا تھا۔ خو، بادشاہ کو علم ہدیت اور بخوم سے  
کمال دل جیسی تھی۔ ملک فارس کا عضد الدولہ پہلا مأمور ہے جس نے "بادشاہ" کا انتب افتخار کیا۔

اور میر پر اس کا نام کا خطیہ بڑھا گیا۔

بادشاہ عضد الدولہ نے شیراز میں ایک حظیم اشان کتب خانہ قائم کیا اور بغداد میں ایک بڑا شفاخانہ (اسپتال) تعمیر کرایا۔

عربی زبان کا مشہور شاعر متنبی اسی کے دربار سے متعلق تھا۔ متنبی کے قصائد مشہور ہیں اور وہ بادشاہ کی تعریف و توصیف میں رطب اللسان نظر آتا ہے۔

ابن مسکویہ کے علم و فن کا ہر طرف جرجا ہونے لگا تو طالبان علم اس کی طرف وڈا بڑے اس کا حلقة درس دیسیں ہو گیا، اب اس کی علمی ثہرت دربار تک پہنچی اور وہ شاہی دربار سے متعلق ہو گیا۔ ابن مسکویہ نے کئی بادشاہوں کے زمانے دیکھے۔

وبار میں اس نے خاص اعزاز حاصل کیا۔ بادشاہ عضد الدولہ ابن مسکویہ کی قابلیت کا معترض تھا، بادشاہ نے اسے شاہی کتب خانہ کا ہمتمن مقصر کر دیا۔ یہاں ابن مسکویہ کو اطمینان سے اپنے علمی مشاغل جاری رکھنے کا کافی موقع ملا۔

ابن مسکویہ میں نظم و ضبط کا کافی مادہ تھا، اور ابن مسکویہ وزارت کے عہدے پر اس میں عمل کی قوت بہت تھی، ایک ایسا بھی وقت اس کی زندگی میں آتا ہے کہ وہ وزارت عظمی جیسے اہم عہدے پر فائز نظر آتا ہے۔ اس اہم ترین عہدے کے فرائض بھی اس نے نہایت عمدگی اور بخاطر بعلی سے انجام دئے اور اپنے مطالعے اور علمی مشاغل سے بھی غافل نہ رہا۔

ابن مسکویہ اور اس کا کتب خانہ ہراردن کتابیں جمع کر کھی تھیں، اس کا خاص مشق کتابوں کا مطالعہ اور تفہیم و تذہیب تھا۔

ابن مسکویہ کی قابلیت اور شہرت سے متاثر ہو کر ایک اور امیر نے اس کو خفیہ خط لکھا اور وزارت کا عہدہ پیش کیا، ابن مسکویہ اب اپنے علمی مشاغل میں کمی نہیں کرنا بجا باتا تھا، چنانچہ اس نے امیر سے معافی چاہی اور لکھا کہ: "اے امیر صرف کتابوں کو ساختہ لانے کے لئے مجھے چار سو اونٹوں کی ضرورت پڑے گی"

ابن مسکویہ اور شیخ بوعلی سینا ابن مسکویہ اور شیخ دلوں ہم عصر تھے۔ اسman علم و فضل برید و دلوں چاندا اور سورج بن کرچک رہے۔

ستے، یہ دونوں فضلاً اگر کبھی ملتے تو ان میں علمی مسائل پر خوب بحثیں ہو اکرتی تھیں۔

ایک روز ابن مسکویہ اپنے شاگردوں کے ملکہ میں بیٹھا درس دے رہا تھا لئے  
ایک واقعہ میں دہان شیخ بولی سینا آگیا اور ایک طرف خاموش بیٹھ گیا۔ ابن سینا اور  
ابن مسکویہ میں معاصرانہ پیش کر رہا کرتی تھی۔ ابن سینا نے خدا بر بعد ایک اخروٹ ابن مسکویہ کی  
طرف پھینکا اور کہا: اس اخروٹ کی بیانش "جودن" کے ذریعے سے کرو۔

ابن مسکویہ کو شیخ کی یہ ادبی سند نہ آئی اور شیخ کی اس حرکت کو آدابِ محفل کے خلاف  
سمحتے ہوئے جواب میں اپنی کتاب فنِ اخلاق کے بعض اجزاء اس کی طرف پھینکتے ہوئے کہا،  
بہلے اپنے اخلاق کی اصلاح کر دیجئے اخروٹ کی بیانش کر دوں گا۔

ابن مسکویہ ایک عالی و مرانی مفتخر اور مدد بر تھا، اس کی  
علمی خدمات اور کارنامے قوتِ مشاہدہ نہایت قوی تھی، اس نے موجوداتِ عالم کو  
نے نادیے سے دیکھا اور اس پر سائنسی نقطہ نظر سے بحث کی، ابن مسکویہ پہلا مفتخر ہے جس  
نے زندگی کے ارتقای کا اذکرِ نظریہ پیش کیا اور اس پر ایک نئے پہلو سے روشنی ڈالی ہے  
اس موضوع پر وہ فارابی کا ہم نو النظر آتا ہے۔

ابن مسکویہ پہلا معلم اخلاق ہے جس نے فنِ اخلاق کو مرتب کر کے اخلاق پر حکما نانداز  
سے غور کیا۔ نئے نئے پہلو بیدائے، اور ان کی زندگی کو ایک اہم واقعہ بتا کر اس کے علمی مقصد  
کو واضح کیا۔

ابن مسکویہ نے علمِ اخلاق کے سلسلے میں اپنے نظریات مرتب کر کے "تہذیبُ الاخلاق" میں  
جمع کر دیئے، یہ نادر کتاب فنِ اخلاق اور شہریت میں دُنیا کی پہلی اور بنیادی کتاب تسلیم  
کی جاتی ہے۔

ابن مسکویہ اپنے بھین کے آزادانہ ماحول کو سمجھا نہ تھا، اس نے اپنے اُس بے راہ روی  
کے ذریعے سبق لیا اور دوسرے نوجوانوں کو آگاہ کیا۔ اس نے اپنی کتاب میں ایک وصیت نامہ  
مرتب کر کے دیا ہے، اس میں نوجوانوں سے خطاب کرتا ہے۔ تاریخ نے ابن مسکویہ کے اس  
وصیت نامے کو محفوظ رکھا ہے۔

وصیت نامہ میں اس نے پہلے اپنی آزادانہ زندگی کا نقشہ کھینچا ہے۔ کس طرح وہ بے مقصد  
زندگی گزار رہا تھا اور اپنی جوانی کے ون بر باد کر رہا تھا۔

وہ کہتا ہے: ”عیش و آرام کی آسانیاں اور جرے لوگوں کی صحبت سخنی۔ کوئی آگاہ کرنے والا اور صحیح راستے پرلا نے والا نہ تھا۔“

کہ یکایک ایک معمولی سے واقعہ نے اس کی زندگی کے رُنگ کو بدل دیا۔ اب اسے علوم و فنون سے رغبت ہوتی ہے، وہ اپنی اصلاح کی طرف متوجہ ہوتا ہے، زندگی کے اعلیٰ مقصد کو سمجھتا ہے، اور پھر غور کر کے عمدہ کامیاب زندگی، سعادت اور اعلیٰ شہریت کیا ہے۔ اس کی تشریع کرتا ہے اور اسی کو وہ زندگی کا اعلیٰ مقصد بتاتا ہے۔

ابن مسکویہ کا یہ وصیت نامہ یہاں درج کر دینا مناسب معلوم ہوتا ہے۔ تاکہ صحیح زندگی کی جستجو کرنے والے اس سے نصیحت حاصل کریں۔

## احمد بن محمد بو علی مسکویہ کا وصیت نامہ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
اَمَّا بَعْدُ ! اَسْأَلُكُمْ مِّا لَمْ تَعْلَمُوا !

میرا عالی سنو :

جس کے والد نے صحیح تربیت کی طرف کوئی توجہ نہ کی، اس کی تربیت اس طرح ہوئی کہ وہ مخش اشعار پڑھے۔ غلط باتوں کو قبول کرے، لوگوں میں جتنی بھی بُرا یاں ہیں اور لذت پرستی کے ڈھنگ ہیں ان کو وہ پسند کرے۔ جیسا کہ امر ر القیس اور نابغہ کے اشعار ہیں پائی جاتی ہیں۔ یہ میری بچپن کی تربیت سخنی۔

اس کے بعد میرا بھر کیا حال ہوا؟ سنو!

امیر دل کی آرام پسند عجت حاصل ہو گئی، عیش دعشرت کے سامان ہیتا ہنہ، ایسے احباب کا حلقوم تھا جو لذت پرستی میں معاون تھا، عمدہ اور لذیذ غذا ہیں، خوش پوشاکی زیب دزینت کے سامان تھے، شکار اور تیز رفتار گھوڑے میرا پسندیدہ مشغل تھا۔

اسے لوگوں! سنو!

اللہ نے جس کو ”سعادت“ کا اہل بنایا ہے، اس پر لازم ہے کہ ان سب خرافات سے منہ مور لے، ان سب کو بد بختی سمجھے، نعمت نہ جانے! اضرر میں

یقین کرے فائدہ بخش نہ سمجھے، اور آہستہ آہستہ ان سب کو جھوڑ دے۔ ان سے منہ مورٹلے! اگرچہ یہ بہت مشکل امر ہے۔ لیکن براہی میں پڑے رہنے سے بہرحال یہ بہتر ہے۔

اے لوگو سنو!

اس نصیحت نامے کے پڑھنے والے کو معلوم ہونا چاہیے کہ ان بری عادتوں میں زندگی کا ایک طریقہ گذار لینے پر جب پرخاب ہا و تیں مستحکم ہو گئی تھیں مجھے یکاکش شدید احساس ہوا! میں غلط راستے پر ہوں! بس مجھے ان سب سے نفرت ہو گئی۔ اور میں نے سب ترک دینے کا عزم کر لیا، اس معاملے میں اپنے نفس سے میں نے زبردست جہاد کیا!

پس اے لوگو! جو سعادت کے اہل ہیں اور فضائل اخلاق کو تلاش کر رہے ہیں، حقیقی زندگی کے آواب اور لطف کے طالب ہیں۔ وہ آگاہ ہوں کہ میں نے تمہارے لئے وہی فضائل پسند کئے ہیں جن کو میں اپنے لئے پسند کرتا ہوں!

فضائل اخلاق کی طرف میں نے اشارہ کر دیا ہے، تاکہ تم ابتدا ہی سماں کو حاصل کرنے کی وجہ سے کوشش کرو، افسوس میں ان کو چپن میں حاصل نہ کر سکا تھا۔

ابن مسکویہ نے اپنے اس وصیت نامے کو بڑی اہمیت دی ہے۔ وہ اس کے ذریعے طالبانِ حق کو متوجہ کرنا چاہتا ہے، اور خبردار کرنا چاہتا ہے۔

مورخین لکھتے ہیں کہ ابن مسکویہ تنہائی شخص تھا جس نے بہت سے اخلاقی ضابطے اپنے لئے مقرر کئے تھے۔ اصول اور قاعدے بنائے تھے جن پر وہ نہایت سختی اور پابندی سے عمل کرتا تھا، اور اپنی زندگی کو ایک سانچے میں ڈھال لیا تھا۔

دنیا میں سب سے پہلے ابوالنصر فارابی نے ان انوں کے درجے قائم کئے، زندگی کے عظیم مقصد کو تعین کر کے ان انوں کی دماغی حیثیت سے تقسیم کی اور اپنی تحقیقات کے نتائج کو بیان کیا۔ لیکن ابن مسکویہ پہلا شخص ہے جس نے اخلاقی محاسن اور فضائل کو ہیمنانداز (SCIENTIFICO) میں پیش کیا اور فلسفہ نیانہ طریقے پر بحث کی، وہ علم اخلاق اور فضائل کو سب پر ترجیح دیتا ہے۔

ابن مسکویہ ایک جگہ لکھتا ہے:

”علوم و فنون کی تحصیل سے پہلے طالب علم کو جاہیز کر دے علم اخلاق کو حاصل کرے، فضائل اخلاق کو سمجھے اور پاکیزہ اور نفاست کی زندگی کی طرف مائل ہو، تاکہ اس کی زندگی بُرا بُیوں سے پاک و صاف رہے اور اچھے علوم و فنون کے حصول میں اسے یک سوئی حاصل ہو جائے۔“

**ابن مسکویہ کے دور کی خصوصیات** یہ جو تحقیقی صدی، سجری کا زمانہ تھا۔ یعنی آج سے دنیا میں پہلا مرکز بن گیا تھا۔ ابتداء میں یہاں فلسفہ و حکمت کا ذریعہ بحث و مباحثے جاری تھے، بغداد کے اس علمی ماحول سے دنیا کے دیگر ممالک بھی اثر پذیر ہو رہے تھے۔

**فن انشاہ پر دازی اور تاریخ کی ایجاد** جدت پسند طبایع علم و فن میں نئے نئے نکتے تھے۔ ابن مسکویہ کے اسی دور سے اہل علم اور باب ذوق نے شعروشاہی اور انشاہ پر دازی کی طرف خصوصیت سے توجہ دی، ملک میں ہر طرف شعروشاہی کے چھپے ہونے لگے، الف سید کی کہانیوں نے اپنارنگ جیا تھا۔

بغداد کے اسی دور میں بڑے بڑے شاعر اور انشاہ پر داز پیدا ہوئے، اہل قلم نے نئے نئے فن ایجاد کئے۔ صاحب طرز انشاہ پر دازوں میں بدیع الزماں ہمدانی اسی دور کا مشہور انشاہ پر داز ہے۔ وہ خاص طرز کی انشاہ کا موجود بھاجاتا تھا اور اس فن پر دنیا میں اس کی کتاب پہلی تصنیف ہے۔

**فن تاریخ** بھی اسی دور میں باقاعدہ مرتب ہوئی۔ ثابت بن سنان صابی نے فن تاریخ میں ایک کتاب لکھ کر اس فن کی بنیاد رکھی۔ اس نے اپنی تاریخ کی کتاب میں سنہ ۲۹۴ھ سے ۳۷۴ھ تک کے واقعات بیان کئے ہیں، یعنی سنہ ۹۰ تک کے حالات، اگر یا عباسی حکومت کے چھ چھڑاؤں کے حالات اس نے لکھے ہیں۔

تاریخ کی اس کتاب کا دوسرا حصہ بھی مرتب ہوا، اس حصے کو ثابت بن سنان کے بجانے نے بڑے ڈھنگ سے ترتیب دیا۔

دلیلیوں کا زمانہ آیا۔ عضد الدولہ کے حکم سے ابو اسماعیل ابیہیم بن ہلال نے دلیلیوں کی حکومت کے حالات خاص طور پر مرتب کئے اور اس تاریخ کی کتاب کا نام کتاب التاجی رکھا۔

ایرانی ادب و اخلاق کی تاریخ ملک ایران قدیم دور میں بھی اخلاق اور دیانت پہاں پیدا ہوئے۔ لیکن مورخین لکھتے ہیں سکندر اعظم نے جب دارا کوشکت دے کر ایران کو فتح کر لیا تو اس خالم نے تمام حکماء اور علماء کو قتل کر دیا، کتب خانے جلا دیئے، اور اس طرح اپنی بربریت کا ثبوت پیش کیا۔ سکندر کے بعد ایران ویران ہو گیا۔

سکندر کے بعد اہل ایران کچھ منسلکے اور اپنے علوم و فنون کو مرتب کرنا شروع کیا لیکن بہادر و شن درختم ہو چکا تھا۔ یہی وجہ سے کہ مسلم دور میں مسلمان والش و روس کو ایزان سے سوائے چند کہانی کی کتابوں کے علم و حکمت کی کتابیں نہیں حاصل ہو سکیں۔

اہل ایران علم اخلاق اور محاسن پر بہت زور دیتے تھے؛ ملمائے ایران نے علم اخلاق پر بہت سی کتابیں تصنیف کی تھیں، ہندوستان کی مشہور کتاب کلیمہ و دمنہ جو سنگرت میں تھی ایران کو ہنپتی تو علمائے ایران نے اسے فارسی زبان میں ترجمہ کر لیا۔ کہا جاتا ہے کہ اس مشہور کتاب کا ترجمہ خاص کر نو شیر و ان مادل کے لئے کیا گیا تھا۔

اسلامی دور میں جب علوم و فنون کے چیزیں اجتنبے لگے، مسلمان حکماء نے دنیا کے علوم و فنون کا خزانہ عربی میں منتقل کرنا شروع کر دیا تو ایرانی علوم کا بھی مطالعہ کیا۔ مگر ایران علم و حکمت سے خالی ہو چکا تھا۔ بھر بھی ایمانی یعنی بھی علم اخلاق پر جتنی بھی کتابیں حاصل ہو سکیں عربی میں منتقل کر لی گئیں۔ عبد اللہ بن متفق غائب اپہلا شخص بحیثیت مترجم ہے جس نے بہت سی فارسی کتابوں کا ترجمہ کیا۔

ابن مسکویہ کو بھی ایرانی علم اخلاق سے دل چسپی تھی۔ اس نے بھی ایرانی ادب و اخلاق کا ہگرامطالعہ کیا اور اس کے اخلاقی خزانے کو عربی میں منتقل کر لیا۔

ابن مسکویہ اور ایرانی ادب و اخلاق اسے ایرانی ادب و اخلاق سے بھی دل چسپی تھی اور بحیثیت فن اس کا مطالعہ بھی کیا تھا۔  
ابن مسکویہ لکھتا ہے :

اہل ایران عده اخلاق کو بہت اہمیت دیتے تھے، وہ اپنے بچوں کو اخلاقی تعلیم و تربیت اور آداب زندگی سکھانے پر خاص زور دیتے تھے۔

مُؤرخین لکھتے ہیں :

”اہل ایران دیہات کی سادہ اور جفاکش زندگی کو زیادہ پسند کرتے تھے، ایران میں یہ مام دستور تھا کہ بادشاہ اور امرا ر اپنی اولاد کی عمدہ صحت، صاف سادہ اور جفاکش زندگی، حقیقت پسندانہ خیالات اور صحیح فطری نشوونما کے لئے کسی خاص اتابیق کے ساتھ جو فضائلِ اخلاق کا حاصل ہو، ملک کے دور دراز حصوں میں صحیح دستیے تھے، جہاں ان بچوں کا ماحول بالکل سادہ اور صاف ہوتا تھا۔

بادشاہ اور امرا ر کے یہ بچے ایسے لوگوں میں پروردش پاتے تھے جو محنتی اور جفاکش ہوتے اور وہ لوگ ہوتی جھوٹی سادہ زندگی بسہر کرتے۔ ان میں تعصیت اور بناوٹ کی یا تین نہ ہوتی تھیں۔ ایسی جگہ دو بچے خالص ایرانی اخلاق، ملکی روایات اور قومی آداب زندگی سیکھتے تھے، اور کچھ دلوں میں وہ اسی سادہ، فطری اور جفاکش زندگی کے عادی بن جاتے تھے۔

ابن مسکویہ لکھتا ہے :

”اہل ایران نے تخلفات اور غیر حقیقی زندگی کو شہروں تک محدود رکھا تھا، بادشاہ اور امرا ر اپنے بچوں کو شاہی محل اور خدمت حشم کے درمیان ہرگز نہ رکھتے تھے، وہ اس پر تخلف، بناوٹ اور آرام پسند ماحول کو اپنے بچوں کے لئے قطعی ناپسند اور غیر حقیقی سمجھتے تھے۔“

آگے وہ لکھتا ہے :

”میرے زمانے میں امراء کے دلیم کا بھی یہی معمور تھا کہ وہ لوگ، اپنی اولاد کو نشوونما کے ابتدائی دور میں اپنے علاتے کے دور دراز مقامات پر صاف اور مکمل ہوا میں صحیح دستیے تھے، وہاں صاف اور سادہ ماحول میں ان بچوں کی پروردش ہوتی تھی تاکہ وہ حقیقت پسندانہ زندگی کو سمجھیں، تحمل مزاج ہوں، قومی اخلاق کے خوگر ہوں ملکی روایات کو سمجھیں، محنتی اور جفاکش بنیں، اور سادگی کے عادی ہوں۔ عیش و عشرت کی زندگی سے دور رہیں۔“

ابن مسکویہ نے ایرانی اخلاق دادب پر کافی بحث کی ہے۔

**ابن مسکویہ اور علوم و فنون**      ابن مسکویہ حقيقة اور فطری زندگی کو پسند کرتا تھا، وہ علم اخلاق کو زندگی کی روح سمجھتا تھا۔ اس نے

لکھنے اخلاق پر محققانہ بحث کی ہے اور تمام مسائل کو ثبوت اور دلائل کی روشنی میں ثابت کیا ہے اس کا حقیقت پسند اور فلسفیانہ دماغ ہر سلسلہ کی گہرائی تک پہنچ جاتا تھا۔

حکیم ابوالنصر فارابی معلم نافی نے نظریہ ارتقاء پر فلسفیانہ انداز میں بحث کی ہے اور اپنے نئے نئے نظریات پیش کئے ہیں۔ موجودات عالم پر اس کی بحث بنا یات اہم ہے۔ وہ پہلا شخص ہے جس نے زندگی کوئی کوئی زادیے سے دیکھا۔

ابن مسکویہ نے بھی نظریہ ارتقاء، یہ بحث کی ہے۔ یہیں ابن مسکویہ کا انداز نہ لایا ہے، اس کی نظریہ میادہ و سینع اور گہرائی ہے۔ وہ ستمکم ثبوت اور دلائل کے ساتھ اپنے دعوے کو پیش کرتا ہے اور وہ اس ضمن میں مسئلہ اخلاق کو زیادہ اہمیت دیتا ہے۔

دنیا پر تسلیم کرتی ہے کہ یہ دونوں حکیم اور دانش وردنہا کے پہلے سائنسدار ہیں جنہوں نے زندگی کے نظریہ ارتقاء پر نئے نئے پہلو سے مالماہہ بحث کی ہے، غور و فکر کے کام لے کر دنیا کے سامنے نئے نئے نظریات سب سے پہلے پیش کئے ہیں۔

**ذات باری تعالیٰ** فالي دملغ ابن مسکويه اس دنيا کے ما در اراد ذات الوهیت کے بالے میں بھی فلسفیانہ انداز میں گفتگو کرتا ہے، جناب نجحہ وہ اپنی ایک کتاب میں ذات باری تعالیٰ سے متعلق عقلی دلائل کے ساتھ تحقیقی انداز میں طریقہ بھی بونی بحث کرتا ہے۔

ابن مسکویہ لکھتا ہے:

**ذات باری تعالیٰ کا وجود** اللہ تعالیٰ کی ذات کو سمجھنا ان انبیاء اور فرمادے سے

باہر ہے، سجدلا مخلوق انسان خالق کو کیا سمجھ سکتا ہے، اس کی عقل کی رسائی وہاں تک کیوں کر ممکن ہے۔ اس دنیا میں اللہ تعالیٰ کے وجود کو صرف مثالوں کے ذریعے عام لوگوں کو بتانا اور سمجھا سکتے ہیں، کیونکہ عام لوگ سمجھتے ہی نہیں سکتے، اور جب وہ سمجھیں گے نہیں تو اس کا اندازیشہ ہے کہ وہ صاف انکار کر دیں۔

وہ لکھتا ہے:

”اسی لئے انبیاء علیہم السلام باوجود غلبی تائید کے، حواس کو اللہ تعالیٰ کے وجود اور توحید کی تعلیم اس سے زیادہ نہ دے سکے کہ اللہ تعالیٰ ایک بڑی طاقت ہے۔ وہ سب سے بڑا بادشاہ ہے۔ وہ ایک شاندار تخت پر بیٹھا ہے اور اس کے گرد لاکھوں کی تعداد میں فرشتے ہیں۔ وہ سب اسی کے علم کے تابع ہیں۔ قرآن پاک

میں ایسی بہت سی مثالیں موجود ہیں۔“  
ابن سکویہ نے ذات باری تعالیٰ کے مسئلے میں جو تحقیقی بحثیں کی ہیں، اس میں اتنے موضوع  
پر گفتگو کرتا ہے کہ

- ۱۔ خدا کا وجود اور اس کے اوصاف کا ثبوت۔
- ۲۔ نفس (انسان) کا وجود، اس کی زندگی، اور مرنے کے بعد اس کے حالات،  
مزاج اور جزاء۔

۳۔ بہوت کا بلند درجہ، نیتوت کے لوازم، مختلف وحی، الہام، شریعت، نبی کی الفرادی حیثیت۔  
یہ عجائب عالم، زمین و آسمان، اس کے عجائب و غرایب، اشرف مخلوق ان انظام عالم  
کا استحکام۔ یہ تمام دلائل ہیں جن سے خالق بزرگ و برتر باری تعالیٰ کا وجود بالیقین ثابت  
ہوتا ہے۔ ہم آنکھو سے دیکھ رہے ہیں اور سب کچھ سمجھ رہے ہیں۔ یہاں ان ان کے وجود پر  
ابن سکویہ نے جو بحث کی ہے، ہم اس کو پیش کر رہے ہیں۔

نفس یعنی انسان کا وجود ان ان ذات باری تعالیٰ کی جملہ مخلوق کا ایک شاہ کا در ہے،  
ابن سکویہ نے ان ان کے بارے میں بڑی سمجھی ہوئی بحث  
کی ہے، اس نے بتایا ہے کہ ان ان کے نفس میں قدرت نے کتنی قوتیں و دلیعات رکھی ہیں۔ اور  
وہ قوتیں اسے کہاں لے جاتی ہیں۔

نفس ان ان میں دو قسم کی حرکتیں پائی جاتی ہیں: ایک حرکت کا رُخ گلو یعنی بلندی  
کی طرف ہے۔ یہ اعلیٰ اور احسن حرکت ہے۔ دوسری حرکت کا رُخ پستی کی طرف ہوتا ہے کہاً  
یہ ارذل حرکت ہے۔

پہلی حرکت سے ان ان کو سعادت حاصل ہوتی ہے۔ یہ حرکت اس میں اشرف اور احسن  
خیالات پیدا کرتی ہے، اعمال صالحہ کی طرف لے جاتی ہے۔

دوسری حرکت اس کو اسفل یعنی پستی کی طرف لے جاتی ہے، وہ ارذل خیالات رکھتا ہے  
اور ارذل اعمال اس سے صادر ہوتے ہیں۔ مگر اسے احساس نہیں ہوتا۔

قدیم علماء اور حکماء نے نفس ان ان کی حرکت کے ان ہی دو نوع رُخی کو، اعلیٰ اور اسفل  
کہا ہے اور شریعت نے اس کو، ”یمن“ اور ”شمال“ سے تعبیر کیا ہے۔

نفس ان ان کی پہلی حرکت اشرف اور احسن ہے، نفس میں روحانی جذبہ ابھرتا ہے،

وہ پاکیزہ اور احسن صفات کا عامل ہوتا ہے، وہ اچھا سوچتا ہے اور اچھا کرتا ہے، وہ بصیرت پر رکھتا ہے اور دشمن ضمیر ہوتا ہے، اس کا مقصد اور اس کی انتہا اور منزل صرف ذات باری ہے اور اس کی خوش نوذری، اس کی وید ہے، اور ہمیں انسان کی اصل سعادت ہے۔

دوسرا حرکت یعنی حرکت اسفل انسان کو مادیات اور شہوانیات (روپے پیسے کا لایخ، عیش و آرام کی آرزو، جھوٹا وقار اور نام و رمی کی نہما اور دلگیر و حانی بھاریاں) کے فارمیں ڈھکیل دیتی ہیں۔ اور یہ نفس کی اصل شقاوت اور بدجنتی ہے، نفس اپنی صحیح منزل اور مقصد سے دور ہو جاتا ہے۔ یہاں انسان بدجنتی کاشکار کسی ملوی روح کا محتاج ہوتا ہے، جو اسے روشنی دکھادے اور صحیح راستے پر اسے لگادے۔

**انسان اور انپیار کرام** انسان اگر صحیح اور سیدھا راستہ تلاش کر لیتا ہے تو صحیح علم و حکمت کے ذریعے وہ اصلی منزل اور مقصد تک پہنچنے یعنی 'سعادت' حاصل کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے :

وَمَنْ يُؤْتِ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوْتَ خَيْرًا كَثِيرًا طَبْرَانِي

(پٰ البقرہ ۳۶ ۶۴)

ابن مسکویہ کہتا ہے :

حکمت کے دو حصے ہیں: ایک حکمت نظری یعنی غور و فکر کے ذریعے صحیح اور حقیقی علم حاصل کرنا، اور دوسرا حکمت عملی یعنی عمل کر کے لئکن قلب حاصل کرنا، جملہ اعمال و افعال صالحہ۔

سعادت حاصل کرنے والا انسان حکمت نظری کے ذریعے صحیح اور حقیقی علم سے آگاہ ہو کر دل و دماغ روشن کرتا ہے، وہ صحیح راستہ دیکھ لیتا ہے، حق و باطل کی تیزاس میں پہنچا ہو جاتی ہے، اب وہ صحیح اور صایب راستے قائم کرتا ہے، جس کی روشنی میں وہ اپنے عقائد اور خیالات و نظریات کی اصلاح کر لیتا ہے حق کو پالیتا ہے، اس میں اخلاق حسنہ پیدا ہو جاتے ہیں، اور اب اس کے اعمال صالحہ کا ظہور ہوتا ہے۔

حکمت نظری نے تو اس میں غور و فکر کا صحیح مادہ پیدا کر دیا، وہ حق بات سوچتا ہے صحیح اور غلط حق اور باطل کے سمجھنے کا ملکہ اس میں پیدا ہو جاتا ہے، اغرض صحیح تفکر اور تدبیر سے رہنمائی حاصل کر لیتا ہے، وہ غالب کائنات کی شان الوہبیت پر غور کرتا ہے، اور اس کی

بے حد و شمار نعمتوں کو دیکھو گر شکر گزار بندہ بن جاتا ہے۔

حکمت عملی سے اس میں شریفانہ اوصاف اور اعمال کا ظہور ہوتا ہے۔ وہ اب عادتاً صحیح کام کرتا ہے اور اعمال صالحة کا پابند ہو جاتا ہے، غلط کام کی طرف اس کے قدم نہیں اٹھتے، اس کار و شن ضمیر اسے آگاہ کر دیتا ہے، ایسا سعادت منداشان سماج اور سوسائٹی میں کامیاب اور باوقار زندگی گزارنا ہے، جس سے سوسائٹی کو فائدہ پہنچتا ہے۔

لیکن سعادت کو اپنی منزل سمجھنا اور اس کو پالینا، ان مجاهدین کے لئے ہے جو حق کی تلاش میں سرگرد اس رہتے ہیں، نہ غلط سوچتے ہیں اور نہ غلط عمل کرتے ہیں، انسان جو نفس کا بندہ ہے اور ضعیف البيان ہے، وہ کوتاہیاں کرتا ہے، اِنَّ الْإِنْسَانَ ظَلُومًا جَهُولًا، اللہ تعالیٰ جو خالق کائنات ہے اور قادر مطلق ہے، اپنے بندوں پر کمال مہربان ہے اس نے انسانوں کی صلاح و فلاح کیلئے پیغمبر اور نبی دنیا میں سمجھے، تاکہ انسان اپنی صحیح منزل تک پہنچ سکے۔

پیغمبروں کی بعثت ان بھی دونوں حصے یعنی حکمت نظری اور حکمت عملی کی تحریک کے لئے ہوئی ہے۔ پیغمبر اکمل انسان ہوتا ہے، وہ انسانوں کو صحیح تعلیم و تربیت دے کر صحت راستے پر رکھتا ہے اور اس کی رہنمائی کرتا ہے۔

پیغمبر خدا کے برگزیدہ بندے ہوتے ہیں، وہ سب سے پہلے ان انوں کو صحیح طور پر سوچنے، غور و فکر کرنے اور صحت کے ساتھ عقل و فہم سے کام لینے کا دلچسپ سکھاتے ہیں۔ وہ دل کو روشن کر دیتے ہیں۔ ان کے فیض سے دل میں سیاسا شور اکھڑتا ہے۔ بصیرت پیدا ہوتی ہے تاکہ وہ اس علم اور دل آگاہ کے صحیح نتائج تک پہنچ سکیں۔

تدبر اور تفکر میں جب پختگی پیدا ہو جاتی ہے، جس سے اس کے عقاید اور خیالات و نظریات صحیح ہو جاتے ہیں۔ اسے اللہ تعالیٰ کی توجیہ اور اس کے حکم احکام پر لقین ہو جاتا ہے تو پیغمبر آگے کی طرف قدم اٹھاتے ہیں اور حکمت عملی کی طرف رہنمائی کرتے ہیں، صحیح علم کے ذریعے صحیح عمل کا ظہور ہوتا ہے، وہ اب اپنی منزل کو صاف دیکھتا ہے اور اپنے اعلیٰ مقاصد کو سمجھتا ہے، اور پھر سعادت کی طرف اپنے رُخ کو موڑ لیتا ہے۔ یہی اعلیٰ اور افضل شہریت ہے۔

انبیاء کرام کا منصب عام انسانوں کو زندگی کا سیاسا شور جگا کر اعلیٰ اور افضل شہری بنانا ہے، اکر یہی راستہ سچا ہے اور فوز و فلاح حاصل کرنے کا ہے۔ خدا کی وحدانیت پر اسے لقین

رکھنا چاہیے، ایسی پاکیزہ صحبت میں رہنے اور تربیت حاصل کرنے سے ان ان میں عدہ اوصاف پیدا ہوتے ہیں، وہ اچھا شہری بن جاتا ہے، اور اس کی زندگی سماج اور معاشرہ میں خوبی بن جاتی ہے اور وہ سعادت کی منزل تک پہنچ جاتا ہے۔

یقین رکھنا چاہیے کہ انبیاء کے کرام کا بتایا ہوا راستہ ہی صراط مستقیم ہے، آخری نبیؐ کے میوثر ہو کر آخری راستہ دکھادیا، اب حق کا راستہ روشن ہے۔ لہذا اب جو مخالفت کرے گا اور حق سے دور ہو جائے گا اس کے لئے صلاح و فلاح ہنسیں۔ اس نے اپنے کو دوزخ کے گڑھ میں گرالیا۔

**وَمَنْ يُوقِنِ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُؤْتِ خَيْرًا كَثِيرًا**

حکمت کے مفہوم کو ابن سکویہ نے واضح کر کے ان ان کے عظیم مقصد کو متعین کر دیا۔

موجودات یعنی دنیا کی تنظیم و تدبیر اور روحانی عالم صیغح حکمت اور اعلیٰ شہرت کرنے سے موجودات کی تنظیم اور کائنات کی تخلیق کا صحیح علم ان ان پر منکشف ہو جاتا ہے، اب وہ سعادت کے بلند معیار کو تمجھ سکتا ہے، وہ یہ نہیں کی دعوت اور اس کی صداقت کو محسوس کرنے لگتا ہے۔ جس سے صحت مند معاشرہ وجود میں آتا ہے۔

ابن سکویہ لکھتا ہے،

حکماء نے موجودات یعنی دنیا کی جو ترتیب قائم کی ہے، ان ان عقل یہاں تک پہنچ سکتی ہے، حکمت خیر کثیر ہے، ان ان حکمت کے ذریعے اس عالم کے تمام اجزاء یعنی اس کی طبیعت کو کچھ لیتا ہے، اس کے تمام قوانین مدد و تہذیب کی حقیقت، سعادت کے متلاشی پر منکشف ہو جاتی ہے، وہ شائستے نظام و دیکھتا ہے اور اسے یہ محسوس جونے لگتا ہے کہ یہ تمام قوانین ہنایت اعتماد اور صحت پر سانحہ ایک دوسرے سے ملبوط اور منظم ہیں۔ نیز وہ ایک دوسرے کی مدد بر بھی ہیں، اس عکیمانہ و بسط، حسن ترتیب اور تہذیب کی انہما ایک ایسے عالم پر بوتی ہے جو سراسر مثالی ہے اور اسے عالم روحاںی کہتے ہیں۔

موجودات کی یہ حکیمانہ حسن ترتیب اور تدبیر اور باہم ربط نظم اس رسنی عالم کا بھی مدد برستے، سعادت کے ذریعے اس رہافت اور بسیرت سے ان ان کو ایک ایسی خوشی اور روحانی لذت حاصل بوتی ہے جو اس کے قلب میں سکون اورطمیان پیدا کر دیتی ہے۔

یہ روحانی لذت جسمانی لذتوں سے مختلف ہوتی ہے، اس دنیا میں اس کا اندازہ نہیں لگایا جاسکتا، جسمانی لذت نام ہے تخلیف سے راحت پانے کا، جب ان پر مصیبتیں پڑتی ہیں تو راحت اور آرام کی قدر ہوتی ہے۔ لیکن روحانی لذت ایک الگ دائم و قائم سکون و انساط کا نام ہے۔

**رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے:**

”جنت میں جو لذتیں ہیں ان کو نہ کسی آنکھ نے دیکھا، نہ کسی کان نے سنا

اور نہ کسی دل میں ان لذتوں کا احساس پیدا ہو سکا۔“

زندگی اپنے حد کمال تک پہنچنے کی کوشش میں مصروف ہے۔ جس کی آخری منزل سعادت ہے، اور یہی روحانیت ہے۔ لیکن حق و باطل کی کشمکش جاری ہے۔ خوش نصیب ان ان اپنی صحیح منزل کو کب پہچان سکتا ہے؟ جب وہ حد کمال کو پہنچ جائے۔

## دنیا کی تخلیق اور عجایب و غرائب

**زندگی کی ابتداء اور ارتقاء** اللہ تعالیٰ نے یہ دنیا بنائی اور اسے عجایب و غرائب سے بھر دیا۔

اس دنیا کی عمر کا اندازہ سائنس دانوں نے لاکھوں کروڑوں برس بتایا ہے بلکہ اس سے بھی زیادہ۔ مگر اس میں زندگی کب سے شروع ہوئی اور اس کا ارتقاء کیوں کر ہوا، دین و مذہب اور سائنس دونوں اپنے اپنے نظریات پیش کرتے ہیں، دین و مذہب کا نظریہ الگ ہے اس کے نزدیک زندگی کی ابتداء حضرت آدم سے ہوئی ہے۔

حضرت آدم کی پیدائش اور عیت کا قصہ، ان ان زندگی کے ارتقاء اور تہذیب و تمدن کے فردغی کی ایک اہم کڑی ہے۔ یہ واقعہ غالق مخلوق کے ربط کو ظاہر کرتا ہے اور اسی سے یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ ان ان اشرف مخلوق ہے، دین و مذہب اس کا اطراط زندگی ہے۔ مذہب کسی بھی کسی مسئلہ پر شک و شبہ کا انہمار نہیں کرتا، اس لئے دین و مذہب کا نظریہ یقینی ہے اور اسی وقت سے ان ان کا تہذیبی و در شروع ہوتا ہے۔

سائنس وال اسباب تلاش کرتے ہیں، اور عقل کے زور پر زندگی کی ابتدائی کڑیوں کو معلوم کر لیتے ہیں اور ایک سلسلہ قائم کرنا چاہئے ہیں۔

لیکن سائنس کا نظریہ محض ظہری اور تیاسی ہے، یقین کے ساتھ کوئی بات یہاں نہیں کہی جاسکتی۔ اس لئے اس ان کا تہذیبی دور کب سے شروع ہوتا ہے؟ اس کا صرف اندازہ لگایا جا رہا ہے سائنسدار زندگی کی کڑیوں کو مدلانے کی کوشش کر رہے ہیں، لیکن سائنس ان کڑیوں میں ربط پیدا کرنے اور اس کی یقینی کوئی تاریخ بیان کرنے سے قاصر ہے۔ اس لئے سائنسداروں میں اختلاف و انتشار ہے۔

سائنس اتنی دماغ کی پیداوار ہے۔ علم سائنس اتنی عقل کا شاہکار ہے۔ یہ مقتل اور علم کی دوڑ ہے اور قوت فکر یہ کی تہذیب و ترتیب کا نام ہے۔ دین و مذہب سے ان عقلی تصورات کا کوئی واسطہ نہیں، یہ تو محض اتنا فلسفہ ہے، خدا کی فلسفہ نہیں ہے۔ عقل ابھی دہان نک نہیں پہنچ سکی!

ابن مسکویہ کا نظریہ ارتقا در آج سے ہزاروں سال پہلے ابن مسکویہ نے زندگی اور یعنی سائنسی طور پر بیان کیا ہے، اور یہ پہلا شخص ہے جس نے زندگی کے ارتقا در کا نظریہ تاکم کیا۔

ابن مسکویہ موجودات میں زندگی کی کڑیاں عقل کے زور پر تلاش کر کے ان میں باہم ربط و تعلق تایم کرنا بھاہتا ہے، وہ مشاہدے اور تجربے کے ذریعے زندگی کا ارتقا در مکھاتا ہے اور موجودات عالم کے درجے تایم کرتا ہے۔

ابن مسکویہ لکھتا ہے:

موجودات عالم میں زندگی کا اثر سب سے پہلے نباتات کی شکل میں ظاہر ہوا، کیونکہ ان میں حرکت بائی جاتی ہے، اور وہ غذا کے محتاج ہوتے ہیں، اور ان ہی دو خصوصیات کی وجہ سے وہ جمادات سے ممتاز ہو جاتے ہیں۔

لیکن اس منحر کی زندگی کے بھی بہت سے درجے ہیں۔ ابن مسکویہ نباتات کی درجہ بندی کرتا ہے۔ وہ کہتا ہے: ”نباتات میں تدریجی ارتقا کا سلسلہ پایا جاتا ہے“ وہ اس تدریجی ارتقا کو واضح طور پر بیان کرتا ہے اور دلائل پیش کرتا ہے۔

”نباتات میں زندگی ہے“ یہ نظریہ بھی سب سے پہلے اسی نے تاکم کیا۔

نباتات میں تدریجی ارتقائی یوں قائم کیا ہے:

پہلا درجہ (۱) یہ ابتدائی درجہ تو ان نباتات کا ہے جو بغیر تنم کے پیدا ہو جاتے ہیں اور ہر قسم کی زمین سے آگئے ہیں۔ وہ تنم کے ذریعے اپنی نوع کو محفوظ رکھتے ہیں، رکھتے، اس لئے ان میں اور جمادات میں بہت کم فرق پایا جاتا ہے۔

(۲) اس بالکل ابتدائی درجے کے بعد زندگی کے اثر میں ترقی ہوتی ہے، اور اس قسم کے نباتات پیدا ہوتے ہیں جن میں شاخ دبرگ پائے جاتے ہیں۔ اور وہ تنم کے ذریعے اپنی نوع کو محفوظ رکھتے ہیں۔ نباتات کی یہ قسم پہلی قسم سے زیادہ اللہ کی حکمت کی مظہر ہوتی ہے۔

نباتات میں یہ تدریجی ارتقائی آہستہ اور آگے ٹھہرتا رہتا ہے، یہاں تک کہ: دوسرا درجہ: (۱) ایسے درخت پیدا ہوتے ہیں جن میں تنہ، پتے اور سچل پائے جاتے ہیں۔ اور اسی سچل سے وہ اپنی نوع کو محفوظ رکھتے ہیں، لیکن پہلے درجہ کی قسم میں اور ان میں فرق ہے۔

یہ درخت اگرچہ اپنے تنم کے ذریعہ اپنی نوع کو محفوظ رکھتے ہیں لیکن وہ لگائے ہنیں جاتے، جنگلوں پہاڑوں اور میدانوں میں اُگتے ہیں اور بہت دنوں میں نشوونما پاتے ہیں ان درختوں کا ابتدائی درجہ پہلے درجے سے ملا ہوا ہے۔

(۲) ان درختوں میں درجہ بد رجہ اور ترقی ہوتی ہے، وہ لگائے بھی جاسکتے ہیں لیکن قدرت ہی ان کی پر درش بھی کرتی ہے۔

تیسرا درجہ (۳) نباتات کی ارتقائی زندگی کا انتہائی درجہ وہ ہے، جس میں ایسے قسم کے درخت پیدا ہوتے ہیں جن کے لئے نہ دہڑہ زمین، صاف پانی اور ہوا اور روشنی کی ضرورت ہوتی ہے وہم بھی معتدل اور خوش گوار ہو، مثلاً نیون، انار، سیب، انجر وغیرہ۔

(۴) اس درجہ کی ترقی آگے ٹھہر کر اپنی انتہا کو پہنچتی ہے، نباتات کا یہ آخری ارتقائی درجہ ہے اس میں انگور اور کھجور بیشتر شامل ہیں۔

کھجور کے درختوں میں متعدد حیثیتوں سے حیوانی خصائص پائے جاتے ہیں۔

(۵) ایک خصوصیت تو یہ ہے کہ ان میں نہ اور مادہ الگ الگ ہوتے ہیں اور اس کے بیل

لانے کے لئے جوڑا ملانے (عمل تولید) کی ضرورت ہوتی ہے۔

(۲) دوسری نمایاں خصوصیت یہ ہوتی ہے کہ اس میں جڑ اور رُگ دریشہ کے علاوہ ایک اور شے بھی ہوتی ہے جس کو جمار کہتے ہیں، یہ حصہ بینزلہ دماغ کے ہے اور اہمیت رکھتا ہے۔ حیوانات میں دماغ کو اگر الگ کر دیا جائے تو وہ ختم ہو کر فنا ہو جائے گا، اسی طرح، آخری منزل میں ترقی یا انتہا نباتات ہیں مثلاً محصور کے جمار کو اگر کاٹ دیا جائے تو وہ خشک ہو کر ختم ہو جائے گا۔

ان دو باتوں کے علاوہ کچھورا اور حیوانات میں اور بھی مشابہتیں پائی جاتی ہیں۔ نباتات کا آخری اور انتہائی اور حیوانات کا بالکل ابتدائی درجہ۔

نباتات کی سب سے آخر منزل یہ ہے کہ ان کو زمین میں لگانے کی ضرورت نہیں ہوتی، بلکہ وہ مٹی کے بغیر بھی حرکت اختیاری کر سکتے ہیں اور اپنی خوراک حاصل کر لیتے ہیں۔ نباتات کا یہ انتہائی ارتقائ ہے۔

ابن سکویہ کہتا ہے،

ان مشابہات سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ نظریہ ارتقا کے تحت نباتات کی ترقی کی آخری منزل، حیوانات کی ابتدائی ترقی کے درجے سے مل جاتی ہے، کیونکہ حرکت اختیاری دونوں میں مشترک ہے۔

**حیوانات کی ارتقائی زندگی**      ابن سکویہ نے نباتات میں زندگی ثابت کی، اور پھر یہ زندگی ترقی پذیر ہے۔

نباتات کے ارتقا کی آخری منزل حیواناتی زندگی کا ابتدائی درجہ ہے اور ان دونوں میں باہم بہت حد تک مناسبت اور مشابہت پائی جاتی ہے۔ اب ابن سکویہ آگے بڑھ کر حیوانات کے بارے میں بحث کرتا ہے۔

ابن سکویہ لکھتا ہے،

زندگی کا سفر جب حیوانات کی ابتدائی منزل تک پہنچ کر اس درجے میں داخل ہوتا ہے تو اس میں ایک چیز کی ترقی ہو جاتی ہے۔ یعنی ابتدائی درجے کے حیوان میں ایک عام قوت "حسن لمس" پیدا ہو جاتی ہے۔ "حرکت" کے ساتھ ساتھ کمزور حسن لمس" یہ دو قوتیں اس میں نشوونما پانے لگتی ہیں۔

ابن مسکویہ مشاہدات کے ذریعہ اپنی تحقیقات مثالیں دے کر پیش کرتا ہے کہ  
حیوانی زندگی کا یہ بالکل ابتدائی درجہ ہے۔

اس ابتدائی درجہ میں وہ دیگر حواس سے محروم رہتے ہیں۔ مثلاً سیدپ اور گھونٹھے کو لیجے  
سیدپ اور گھونٹھے جو سمندر دوں اور دریاؤں کے کنارے کثرت سے پائے جاتے ہیں،  
ان میں یہ دونوں قوتیں ابتدائی حالت میں پائی جاتی ہیں۔ حرکت اور حسن لمس، ان میں  
وقت متاخر کہ بہت کمزور ہوتی ہے اور بہت سست رفتار سے وہ چلتے ہیں، اور حسن لمس  
کا یہ حال ہے کہ اگر ان کو بجلت اٹھایا جائے تو وہ اپنی جگہ چھوڑ دیتے ہیں اور آپ کے  
ہاتھ میں آ جاتے ہیں، اس لئے کہ حسن لمس ان میں کمزور ہے اور ان کو اس بات کا احساس  
دیر میں ہوتا ہے کہ کوئی ان کو ہاتھ لگا رہا ہے۔

اور اگر ان کو آہستہ آہستہ چھپیز کر اٹھایا جائے تو وہ اپنی جگہ پر جنم جاتے ہیں اور جلا، جگہ  
ہنسیں چھوڑتے، کیونکہ حسن لمس کے ذریعے اب ان کو محسوس ہونے لگتا ہے کہ کوئی ان  
کو اٹھانا پاہتا ہے، اور اب وہ اپنی مدافعت پر آمادہ اور نیار ہو جاتے ہیں، اور اپنی  
جگہ چھپ جاتے ہیں۔

یہ نظریہ بھی ابن مسکویہ کا ہے کہ زندگی پہلے پانی میں نوادر ہوئی۔

**حیوانی زندگی کا ارتقای** حیوانی زندگی میں ابتدائی درجے کی ارتقائی کڑیاں  
ہے، وہ مشاہدے اور تجربے کے ذریعے ثبوت اور ولائی سے اپنے دعوے کو ثابت کر رہا ہے۔  
ان جانوروں یعنی سمندری کیڑوں میں ارتقائی درجے یوں پائے جاتے ہیں۔ ابن مسکویہ  
نے ان میں بھی تین درجے قائم کئے ہیں۔

**ارتقائی کڑیاں** ۱۔ (۱) "حرکت" اور "حسن لمس" کی قوتیں بالکل معمولی حالت  
میں پائی جاتی ہیں۔

۲)، حرکت اور حسن لمس کی قوتیں زیادہ پائی جاتی ہیں۔ یعنی پہلے درجے سے زیادہ نقل  
کیلے مکوڑے وغیرہ۔

۳)، وہ جاندار جن میں صرف چار حواس ابتدائی حالت میں پائے جاتے ہیں۔  
مشتملاً چھپو ندر۔

(۲) اور ترقی ہوتی ہے تو ان میں قوت باصرہ یعنی پانچوں قوت بھی پیدا ہو جاتی ہے بلکہ بالکل ابتدائی حالت میں، مثلاً چیزوں نیاں، شہر کی مکھیاں۔

ان کی آنکھوں میں پہلوے نہیں پائے جاتے۔

(۳) اس منزل پر پہنچ کر وہ مکمل حیوانیت کے درجے میں داخل ہو جاتے ہیں اور ان میں پانچوں حس پیدا ہو جاتے ہیں۔  
ان میں بھی مختلف درجے ہیں۔

حیوانات میں ارتقائی درجہ حیوانیت کی منزل میں داخل ہونے کے بعد یہ ارتقائی سلسلہ نئے ڈھنگ سے شروع ہوتا ہے۔ اور یہ سلسلہ رفتہ رفتہ بلندی کی طرف چلتا ہے، حیوانیت کی آخری منزل انسان ہے۔  
حیوانیت کا ابتدائی درجہ یوں شروع ہوتا ہے:-

بعض حیوانات غبی اور کم سمجھ ہوتے ہیں۔ اور بعض ذکی الحس اور نسبتاً تیز فہم ہوتے ہیں۔  
نسبتاً ذکی الحس اور تیز فہم جو ہوتے ہیں، ان میں حکم کے قبول کرنے اور نہ کرنے کی صلاحیت کچھ پابی جاتی ہے۔ اس لئے ان کو تربیت دینے اور سدھارنے سے جیسا چاہے ویسا بنایا جاسکتا ہے۔ یہ حیوانیت کا بالکل ابتدائی درجہ ہے۔

اب اس درجے سے آگے ارتقائی سلسلہ شروع ہوتا ہے، اور درجہ پر درجہ آگے بڑھتا جاتا ہے۔ اس کی آخری منزل حیوانیت کا کامل ترین درجہ آتا ہے۔ اور پھر اس کی آخری منزل انسان کے ابتدائی درجے سے مل جاتی ہے۔  
اب مسلکو یہ اب اس کی تشریع کرتا ہے:-

حیوانیت کا ابتدائی درجہ - اس کی مختلف منزلیں:-

- ۱۔ وہ حیوانات جو غبی اور کم فہم ہوتے ہیں۔ ان میں بھی درجے ہیں۔
- ۲۔ وہ حیوانات جو ذکی الحس اور تیز فہم ہوتے ہیں مثلاً ہرمن، نیل گائے وغیرہ۔
- ۳۔ وہ حیوانات جو ذکی الحس اور تیز فہم ہونے کے ساتھ ساتھ کچھ اور قوت بھی رکھتے ہیں۔  
یعنی ان میں کچھ صلاحیت حکم قبول کرنے کی پیدا ہو جاتی ہے مثلاً گھوڑا، بازو وغیرہ۔

حیوانیت کا اصلی درجہ — اس میں بھی مختلف منزلیں ہیں:-

- ۱۔ نسبتاً ذکی الحس اور تیز فہم ہونے کے ساتھ ساتھ، ابتدائی درجہ میں، ان میں نقل کرنے کا

کچھ مادہ بھی پسیدا ہو جاتا ہے۔ مثلاً طوطا، مینا وغیرہ۔

(۲) زیادہ ذکر الحس اور تیز فهم ہوتے ہیں اور ان میں ایک صلاحیت اور پیائی جاتی ہے یعنی وہ جماعت بندی بہر مائل ہوتے ہیں اور اجتماعی طور پر رہتے مبہتے ہیں مثلاً بندہ بن مانس۔

اس درجے کے حیوانوں پر غور کیجئے تو محسوس ہو گا کہ ان کا ند کچھ پسیدا ساخت۔ نیز ان کے جسم کی بناؤٹ انسانوں سے ملتنی جلتی ہے۔

نیز ان میں ایک قوت اور سمعی طور پر پیائی جاتی ہے یعنی ان میں کسی قدر قوت تیزی بھی پسیدا ہو جاتی ہے۔ مگر یہ سب قوتیں اور صلاحیتیں ابتدائی حالت میں ہوتی ہیں۔

ابنی ان صلاحیتوں اور قوتوں کی وجہ سے تربیت اور تعلیم کا اثر وہ ہیلہ اور نسبتاً بہتر طور پر قبلہ کر لیتے ہیں۔

(۳) یہ حیوانیت کا بلند ترین درجہ ہے۔ یہاں جو حیوانی صلاحیتیں اور قوتیں مکمل طور پر پیائی جاتی ہیں اور جنس بدل جاتی ہے، قدرت اپنی شان دکھاتی ہے۔

حیوانیت کی اس اعلیٰ ترین درجے کی آخری منزل سے انسانیت کا ابتدائی درجہ خود عبور ہوتا ہے۔

اس درجے میں حیوان اور انسان کے مزاج، قوتیں اور صلاحیتیں، خصائص اور اطوار باہم بہت ملتے جلتے ہیں اور یہاں بہت کم فرق پایا جاتا ہے مثلاً جنگلی قبائل، آدمی باسی، اور دو دراز کے حصی لوگ۔

عام صلاحیتوں اور استعدادیں حیوان اور انسان دونوں کے ڈانڈے یہاں اگر مل جاتے ہیں۔

## النَّاسُ مِنْ أَرْتَقَاءِ

لَقَدْ خَلَقْنَا إِلَهُنَّاسَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ

انسان میں ارتقاء کا معیار ان ان قدرت کا شاہکار ہے۔ اللہ تعالیٰ جو خالق کائنات ہے اس نے انسان میں بڑی صلاحیتیں دی یعنی رکھی ہیں اس میں زندگی کی حرکت بدرجہ اتم پائی جاتی ہے۔ اس لئے اس میں ارتقاء حد کمال تک

پہنچا ہوا ہے مگر یہاں معیار بدل گیا ہے۔

السان میں قدرت نے ارتقا کا اعلیٰ ترین درجہ انسانیت رکھا ہے اور اس میں انسانیت کا ارتقا دیکھا جاتا ہے۔ یعنی ذہن و رسماغ کی صلاحیتیں، اعتدال مزاج، تہذیب و تمدن، عادات و اطوار اور معاشرہ، یہ انسانی ارتقا کا معیار ہے۔

خدا کی بنائی ہوئی دنیا نہایت وسیع ہے۔ زمین اور موسم میں ہر جگہ فرق پیدا ہو گیا ہے، پیداوار بھی ہر جگہ کی الگ الگ ہے، اس لئے ملک کے طبی حالات، زمین، آب و ہوا، خواہ اور ما حول ان سب باتوں کا اثر پڑنا لیکنی اور لازمی ہے، ان باتوں کی بنا پر ان انوں میں بھی کوئی درجے قائم ہو گئے ہیں۔

**ارتقائی درجے، سعادت** انسان میں قدرت نے ارتقا کا معیار انسانیت رکھا ہے۔ اعلیٰ ترین انسان اور اجما شہری وہ ہے جو اس زندگی کو بیکار نہیں سمجھتا، بلکہ اس کا کوئی اعلیٰ اور عظیم مقصد نہیں ہے اور اسی اعلیٰ اور عظیم مقصد کو اپنی منزل سمجھتے ہوئے اپنے اعمال اور اخلاق کو صارع اور اشرف بناتا ہے، شریعت نے اس اعلیٰ اور عظیم مقصد کو "سعادت" کہا ہے، یہی سعادت، اس کی مکمل اور کامیاب زندگی ہے اور یہی اس کے لئے حذ کمال ہے۔

**زندگی کے دو رخ اعلیٰ اور ادنیٰ** ابن مسکو یہ بیان کرچکا ہے کہ زندگی کی حرکت لمندی ہو گا۔ انسان میں بھی قدرت کا یہی اصول کا فرماء ہے۔

اعلیٰ ترین اور اشرف انسان کا میاب زندگی گزارنے، اپنے عظیم اور اعلیٰ مقصد سعادت کو ماضی کرنے کے لئے حسن اخلاق اور اعمال صالح کے ذریعے جذہ و جہد کرتا ہے، وہ صحیح اور پنجا راستہ تلاش کرتا ہے، وہ زندگی کے ہر رخ کو پاکیزہ اور صاف سفرا رکھتا ہے۔ اور اس کی مجاہدانہ اور مستعد زندگی سے کبھی غافل اور بے پروابیں ہونے دیتی۔ اسی کا نام عمرت عام میں انسانیت اور اعلیٰ شہریت ہے۔

الانسانی زندگی کا دوسرا رخ اسفل یعنی ادنیٰ کی طرف ہوتا ہے۔ یہ ادنیٰ انسان ہے۔ ادنیٰ اور ارذل انسان وہ ہے جو لذیذِ حسماںی زندگی کو مقصد جانتا ہے، اس کے خیالات و نظریات لذیذ شہروانی میں مشغول دم صروف رہتے ہیں۔ وہ امراض رو عانی یعنی حرص و طمع، نشک،

حدہ، مال، وزر، عیش و عشرت کے حصول کا شکار ہوتا ہے۔ وہ اپنی زندگی پر جب غور کرتا ہے اسی زادی سے اور ان سب ماذی فوائد کے حصول کے لئے وہ شب دروز تگ و دوکرتا ہے۔

ابن مسکویہ نے اس سلسلہ پر اپنی کتاب میں نہایت مدد بحث کی ہے، جسے ہم یہاں بیان کرتے ہیں، لیکن یہ بھی واقعہ ہے کہ زندگی کے ارتقائی کا نظریہ سب سے پہلے معلم شان ابو نصر فارابی پیش کرتا ہے، ابن مسکویہ اس کی تشریع کرتا ہے اور ثابت کرتا ہے، بحث کرتا ہے۔

**ڈارون کی تھیوری** بعد پ جب چودھویں صدی کے بعد جاگا اور علم و فن کی طرف توجہ ڈارون کی تھیوری کرنے لگا تو مسلم مالک کے علم و فن سے اس نے کافی فائدہ اٹھایا اور ڈارون Darwin نے بھی زندگی کے ارتقائی کا نظریہ پیش کیا مگر یہ اس کا نہ تھا، یہ نظریہ مسلم دانشور دنیا کے سامنے پہلے پیش کر چکے تھے۔ ڈارون اٹھارویں صدی کا دانشور ہے اور ابن مسکویہ نے اور ابو نصر فارابی نے ان نظریات کو آٹھو سو سال پہلے پیش کر دیا تھا۔ ڈارون کا نظریہ ارتقاء بالکل ابن مسکویہ کے نظریات کا چہرہ ہے، ڈارون نے کوئی نئی بات نہیں کہی، ہاں انسان کو بندر بنادیا۔

**تخلیق انسان کا اعلیٰ مقصد انسانیت** قدرت نے تخلیق انسان کا ایک اعلیٰ اور عظیم مقصد قرار دیا ہے اور دوہوں انسانیت ہے، اور

انسانیت نام ہے فضائل اور مکارم اخلاق کا۔

موجودات عالم میں انسان کا درجہ بہت بلند ہے۔ اس کی زندگی سرتاپ افیارات ہے فضائل اور مکارم سے اور اسی کو معاشرہ میں تہذیب و ثقافت کے عنوان سے بیان کیا جاتا ہے۔

ابن مسکویہ سے پہلے یعنی تیسرا صدی ہجری تک دینی مسائل اور علم اخلاق پر علمی اوفیضیانہ انداز میں غور نہیں کیا جا سکتا تھا، نہ عالمانہ انداز میں اس پر بحث کی گئی تھی، اور نہ اس اہم موضوع پر کوئی اچھی کتاب، ہی مرتباً کی جا سکی تھی۔

سب سے پہلے ابو نصر فارابی نے اس موضوع کی طرف توجہ کی اور عقلی دلائل پیش کئے ازندگی پر غور کر کے اس کے ابتدائی مدارج بیان کئے۔ اسی دور میں اخوان الصفار کے نام سے دانشوروں کی ایک جماعت بنی، اس جماعت اخوان الصفار نے بہت سے فلسفیاء اور علمی مباحث پر مضامین مرتب کئے، اس کے دوسرے موضوع میں دین و مذہب کے مسائل اور فلسفہ اخلاق کے بیانات بھی ہیں اور عقلی دلائل سے کام لیا گیا ہے۔ مگر دین و مذہب کے دائروں سے قدم باہر نہ جانے پا یا ہے۔

اخوان الصفا کی جماعت نے اکاون رسائلہ مرتب کئے جس میں مختلف مباحثت تھے۔ افسوس کہ ان میں سے صرف ایک رسالہ نہ ماننے کی دست بُرَدے سے بچ گیا اور دوہ شائع ہو چکا ہے اخالسلہ مرتب نے مطالعہ کیا ہے)

ابن مسکویہ پہلا شخص ہے جس نے اہم موضوع پر فلسفیانہ اور علمی انداز میں، دائرہ اخلاق کے اندر رکھ کر خوب کیا اور اس موضوع کو علم اخلاق کے نام پر مرتب اور مہذب کر کے مکمل فن بنایا۔ اسی لئے مشرق اور مغرب میں ابن مسکویہ کو اگر علم اخلاق کا باوا آدم کہا جائے تو غلط نہ ہو گا، ہیں نے انسانی زندگی کے تمام بحثتوں کو اور بہلوؤں کو عقل کے معیار پر جائز کر پیش کیا۔ اب ہم یہاں اس کے نظریات واضح طور پر لیکن اختصار کے ساتھ پیش کرتے ہیں۔

**النسان اور سماج**۔ آج تک اس نئے دور میں بھی سوسائٹی یعنی سماج اور برادری کو ہری اہمیت حاصل ہے اور علم شهریت (CS) میں تو سماج کو انسانی زندگی میں خاص اہمیت حاصل ہے۔ بلکہ ساری ترقیوں کی بنیاد اسی سماج پر ہے۔

لیکن یہ کوئی نیا اور عصر حاضر کا نظر نہ ہیں، ابن مسکویہ نے آج سے ہزار سال قبل اس نکتہ کو بیان کر دیا کہ انسان فطرتاً مدنی الطبع ہے اور وہ طبعاً اچھی اور صاف مستقری زندگی گزارنا چاہتا ہے، اس لئے معاشرہ یعنی سماج کا وہ محتاج ہے اور وہ مجبور بھی ہے کہ ایسی اجتماعی زندگی اختیار کرے کیونکہ وہ طبعاً اور ضرورتاً ایک دوسرے کا محتاج ہے سوشل سائنس (SSC)،

SCIENCE بھی آج بھی ہوتی ہے۔

**ابن مسکویہ کے حکیمانہ نظریات** انسان کی اشرف زندگی کا ارتقا ایسے طبعی ماحول میں شروع ہوتا ہے، اس کا جدت پسند دماغ اور نفاست پسند مزاج باہم دوستی، محبت، حسن اخلاق اور حسن معاشرت کو پسند کرتا ہے اور اسی پاکیزہ ماحول میں وہ زندگی گزارتا ہے۔ اس اصول کی بنیاد پر ترک دنیا، ترک لذت اور ریاضت شدیدہ کو اخلاقی فضیلت حاصل نہیں، اور اسلام کی یہی حکیمانہ تعلیم ہے۔

النسان اپنے منصب اور فضیلت کو سمجھے۔ اللہ تعالیٰ جو خالق کائنات ہے، اور اپنے بندوں پر ہمیشہ رحم فرماتا ہے، اس نے انسان میں بہت سی قوتیں اور صلاحیتیں دیتیں رکھی ہیں، ابن مسکویہ کہتا ہے، وہ جانوروں سے کہیں زیادہ اہلی اور افضل ہے۔ جانوروں میں وہ صلاحیتیں نہیں ہیں لیں گے اگر ان ان قوتیوں اور صلاحیتوں کو صیحہ ترتیب دے اور صیحہ کام لے تو انسانیت کی تکمیل ہو سکتی ہے

اور وہ سعادت حاصل کر سکتا ہے۔

ابن مسکویہ اتنی قومی پر محققانہ نظر ڈالتا ہے اور ان کا جزو یہ نہایت باریک بُنی سے کرتا ہے، وہ کہتا ہے:-

اللہ تعالیٰ نے انسان میں یہ تین خاص قوتیں دو دعیت رکھی ہیں، ارادہ، تیرہ اور غور و فکر، یہ مخصوص قوتیں ہیں جو اس کے دل و دماغ اور اعمال کی روح ہیں۔ یہ مخصوص قوتیں اس کی جملہ زندگی پر حادثی ہیں اور اس کی تمام صلاحیتوں اور قتوں کو کام میں لاتی ہیں اور اسے اس قابل بناتی ہیں۔

انسان کو جن افعال اور اعمال کے کرنے کا مجاز بنا یا کیا ہے وہ اس کا ارادہ ہے، اپنے ارادہ کے ذریعے اس سے افعال و اعمال اپنے اور صالح بھی صادر ہو سکتے ہیں اور بُرے اور خراب بھی میراں اس جیزگی اچھائی اور بُرائی کا معیار ہے کہ ہر چیز جس کو خلق عالم نے پیدا کیا ہے اس کا کوئی مقصد اور مطلب بھی بنانا ہے، اور اس میں ایسی ہی خصوصیات رکھی ہیں اپس اگر اس کے افعال اور اعمال سے وہ مقصد اور مطلب صحیح طور پر پورا ہوتا ہے تو وہ اپنے معیار پر صحیح اُڑتا اور وہ اچھا ہے۔

اور اگر اس کے افعال اور اعمال سے وہ مقصد اور مطلب پورا نہیں ہوتا تو وہ معیار پر ناقص ہے اور اچھا نہیں خراب ہے۔

مثلًا: اللہ تعالیٰ نے گھوڑے کو چست و چالاک بنایا، اس کا جسم سڑ دل ہے اور قوی ہے، تیز روی اور حسن رفتار کی صلاحیتیں اس میں بخشی ہیں۔ نیز اور بھی دوسری خصوصیتیں ہیں، یہ سب اوصاف اسی کے لئے مخصوص ہیں۔ اب اگر یہ اوصاف کسی گھوڑے میں پائے جاتے ہیں تو وہ گھوڑا اکھا جائے گا اگر یہ اوصاف بد رجد اتم ہیں تو بہترین گھوڑا اکھا جائے گا۔

لیکن اگر کسی گھوڑے میں یہ اوصاف نہیں پائے جاتے تو وہ گدھے سے بھی بدتر ہے، اور اس کا کوئی خریدار نہیں ہو گا، سب جاؤ دوں کو اسی معیار پر جائز لیجئے یہ قدرتی اور فطری معیار ہے۔ اسی مثال کو سامنے رکھ کر اب نوع انسانی کو بھی دیکھئے جو قدرت کا شاہ کارتے۔

انسان کو قدرت نے اعلیٰ اور اشرف بنایا، اور اس میں عجیب و غریب عملہ صلاحیتیں رکھی ہیں اور اس کی منزل واضح کر دی ہے۔ اب اگر اس نے اپنی عملہ صلاحیتوں سے صحیح صحیح کام لیا اس سے عملہ اور پاکیزہ افعال و اعمال صادر ہجئے جن سے انسانیت کی تیکیں ہوتی ہیں تو وہ اس معیار

پر صحیح اتراء وہ انسان کا مصل ہے اور بہترین شہری ہے اور وہ کامیاب زندگی کا مخوند ہے۔ اور اگر اس انسان سے اس کی غرض و غایت پوری نہیں ہوتی! وہ معیار پر صحیح نہیں اُرتتا تو وہ جانور ہے بلکہ جانور دل سے بھی بدتر ہے۔

اشرف انسان کے پی سارے افعال و اعمال کا صد و رمعاشرہ اور سماج ہی میں ہو سکتا ہے، سماج ہی میں اس کی جلد قومیں اور صلاحیتیں صحیح طور پر نشود نہ پاتی ہیں، سماج اور رمعاشرہ ہی میں تہذیب و ثقافت کی نشوونما ہوتی ہے۔ اب اگر کوئی شہری سماج اور رمعاشرہ سے الگ ہو کر، اپنی جماعتی زندگی کو محبوڑ کر زندگی گزارتا ہے تو یہ فطرت کے خلاف ہے، اس کی جلد قومیں اور صلاحیتیں مردہ ہو جائیں گی، وہ اپنی منزل سے دور بہٹ جائے گا، وہ مکار م اخلاق سے مردوم ہو جائے گا۔ **تخلیق انسان کی غرض و غایت** موجودات عالم کے مسلسلے میں پہلے کچھ لکھتے بیان کئے نے انسان کو دنیا میں کیا درجہ دیا ہے اور قرآن پاک کیا کہتا ہے۔

اللَّهُ تَعَالَى قَرْآنٌ پَاكٌ میں فرماتا ہے۔

وَلَقَدْ حَرَّمَنَا بَيْنِ أَدْمَمْ وَخَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَأْسَقَنَاهُمْ  
مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَنَضَلَّنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِمَّا نَعْلَمْ خَلَقْنَا لِفَضْلِنَا

(ب۔ ۱۵۔ الاسراء)

اور بیشک ہم نے انسان کو عزت بخشی اور فرشتی اور تری (سمندر) دونوں کو اس کے قابو میں کر دیا، اس کو اچھی فذائیں دیں اور جتنی بھی مخلوقات دنیا میں ہیں سب پر اس انسان کو فضیلت اور بڑائی عطا کی اور اس کو افضل بنایا۔

ایک جگہ اللہ تعالیٰ کہتا ہے۔

لَعْنَدُ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَخْسِنِ تَقْوِيمِهِ (ب۔ ۲۳۔ زیتون)

بیشک ہم نے انسان کو بہترین شکل و صورت سے پیدا کیا۔

قرآن پاک میں اللہ تعالیٰ نے جگہ جگہ انسان کی فضیلت اور اس کا درجہ بیان کیا ہے، اس کو یہ درجہ کیوں عطا کیا گیا اور ساری مخلوق پر اسی کو کیوں فضیلت دی گئی۔ نیزان انوں کو کیوں پیدا کیا گیا، یہ سب سوالات پیدا ہوتے ہیں اور ان کا جواب بھی اب ظاہر ہے، یعنی انسان کے پیدا کرنے کی کوئی بہت بڑی غرض اور غایت ہے۔ کوئی اہم مقصد ہے۔ وہ غرض و غایت کیا ہے اور

اہم مقصد کہا ہے۔ ہم یہاں علمی نکتہ نظر سے بحث کرتے ہیں۔  
تخیل ان ان کی فرض و غایت اور عظیم مقصد کے سلسلے میں مختلف نظریے اور خیالات  
قوموں میں پائے جائے ہیں۔

**تخلیقِ انسان** کے سلسلے میں مختلف نظریات **تخلیقِ انسان** کے سلسلے میں ایک  
کے پیدا کرنے کا مقصد صرف مادی اور جسمانی لذتیں حاصل کرنا ہے۔ وہ اپنے لئے صرف عیش و  
آرام کی جستجو کرے۔ اس کی تمام قوتیں اور صلاحیتیں ان ہی لذتوں کے حصول کے لئے ہیں۔  
مثلاً، انسان کو قدرت نے قوت حافظہ عطا کی ہے، یہ قوت اس میں دلیعت کیوں رکھی  
گئی ہے، محض اس لئے کہ جب اس کو علاحدہ کھانے پینے کی لذت یاد آجائے تو اس کے دل میں  
وہ شوق اور تنا ابھرائے۔ اور وہ اس لذت کو حاصل کرے۔ ایسے ہی ہر قسم کے لذائیں اس  
کے حافظے میں محفوظ ہیں اور موقع موقع سے ان لذائیں کے حصول کی خواہش اس کے دل  
میں پیدا ہوتی رہتی ہے۔

ابن سکویہ دین اور دیندار لوگوں کے بارے میں بحث کرتا ہے۔  
کچھ لوگ ایسے ہیں جن کے دلوں میں جنت کا شوق صرف ان ہی لذائیں کے حصول کے  
لئے پیدا ہوتا ہے، اور وہ کوششیں کرتے ہیں۔

دنیا میں وہ لوگ جو سماجی زندگی سے الگ ہو کر ریاضت اور عبادت میں شب و روز مدد و  
ہو جاتے ہیں اور دنیا سے علاحدگی اختیار کر لیتے ہیں۔ ان میں حقیقتاً یہی خواہش اور تنا ان کو  
پے قرار رکھتی ہے کہ جنت کی دوامی لذتوں کو حاصل کر لیں۔

یہ لذائیں اور صوفی قسم کے لوگ یہ سمجھتے ہیں کہ اس دنیا میں دنیاوی لذتوں کو چھوڑ لیں گے  
تو وہ بڑی لذتوں کے سختی ہو جائیں گے اور ان کے لئے اُس عالم میں عیش دوام حاصل  
ہو جائے گا۔

ابن سکویہ کہتا ہے: ”گویا یہ ایک قسم کی منفعت بخش تجارت ہے۔ اس باخ دے  
اور اُس باتھ لے!

اے لوگو! یہ سمجھنا سخت غلطی ہے اور یوں بھی ان کو جو فضیلت دی گئی ہے۔ الیسی  
تجارت اس کے لئے پسندیدہ ہیں!

ابن مسکویہ ایسے لوگوں کے ان خیالات کو غلط قرار دیتے ہوئے کہتا ہے: بچھو عجیب سی بات اس گروہ یعنی ماذی لذائی بد فریقتہ ہونے والوں میں پیدا ہو گئی ہے کہ وہ اپنے کو افضل سمجھتے ہیں، اور الگ رہتے ہیں۔

لیکن ان خود فریب زاہدین سے بڑھ کر بے وقت وہ عوام ہیں کہ جب وہ کسی ایسے شخص کو دیکھتے ہیں، جس نے بیہاں کی لذتوں اور ثغتوں کو ترک کر دیا ہے، وہ روزے رکھتا ہے، گھاس پات کھایتا ہے، خشک روٹیوں پر گزر سبز کر لیتا ہے، تو یہ عوام ایسے شخص کی بڑی عزت کرتے ہیں اور احترام کی نظر سے دیکھتے ہیں اور سمجھتے ہیں کہ زندگی کا مقصد اس کے پالیا ہے اب مسکویہ کہتا ہے: اس سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ ایسے عوام کی جماعت میں ایک ایسی غلط قوت تمیزہ ایسی تمیز اور فرق کرنے والی قوت پیدا ہو گئی ہے جو اس کو یہ بتاتی ہے کہ فضیلت اور بذرگی انسانیت سے (اچھی شہریت، حسن اخلاق یعنی مکار م اخلاق سے) کوئی الگ چیز ہے اور اسی بنابر وہ لوگ اس زاہد خشک کی عزت کرتے ہیں اور قابل احترام سمجھتے ہیں۔ حالانکہ فضیلت اور بذرگی بھی انسانیت ہے، اور یہی اسلام کی تعلیم ہے، اور اسلام تمام سابق ادیان کے مقابلے میں انسانیت ہی کی تعلیم دیتا ہے اور یہی بات اس میں نمایاں ہے۔

**السان کمال انسانیت کا نام ہے** ابن مسکویہ اب "انان" پر بحث کرتا ہے،  
انان ہے کیا؟

ابن مسکویہ کہتا ہے، ان واقعات کو سامنے رکھیں اور حقیقت پر غور کریں تو ہم اسی نتیجے پہنچتے ہیں کہ انسان کی زندگی کا مقصد حصول لذت یا ترک لذت ہیں ہے، ان میں سے کوئی بات انسان کی زندگی کا مقصد نہیں ہو سکتی۔ اور نہ ترک لذات کو "سعادت" کا درجہ دیا جاسکتا ہے۔ انسان کی زندگی کا تنظیم مقصد کچھ اور ہے: سعادت کوئی اور چیز ہے، اسی سعادت کا نام انسانیت ہے۔

**السان کے اجزاء ترکیبی** ابن مسکویہ انسان پر بحث کرتا ہے۔ انسان ہے کیا؟ وہ کہتا ہے کہ انسان ایک جزو مرکب ہے، اس جزو مرکب کے معتدل اور جن امراض سے سعادت پیدا ہوتی ہے، تو یہ سعادت مددہ ترکیب اور صمیع فطری اصول سے وجود میں آتی ہے۔ کیونکہ انسان ایک مرکب جزو ہے اور اجزائے ترکیبی ظاہر ہیں۔ ابن مسکویہ انسان پر بھی تحقیقی نظر ڈالتا ہے اور ایک نئے زاویے سے اسے دیکھتا ہے،

وہ علمی اور فلسفیاتی انداز میں سعادت کے اعلیٰ مفہوم کو یوں سمجھتا ہے:-

النسان ایک مرکب چیز ہے، اس کے ظاہری اجزاء رہیں اور قویٰ ہیں، اور یہ اصول ہے کہ مرکبات کا کمال اس کے اجزاء کے کمال سے مختلف اور حسن ہوتا ہے، یعنی ان اجزاء کو نہایت مددگی نتائج اور خوبصورتی سے ترکیب دے کر کوئی احسن اور اعلیٰ مرکب تیار کرنا۔

ختلاف، ایک خوبصورت کری ہے، اب کرسی کا صن، کمال مددگی اور خوبصورتی اس کی لکڑی کا کمال اور خوبصورتی ہیں ہے، بلکہ کرسی کا کمال حسن اور اس کی خوبصورتی، اس کے اجزاء یعنی لکڑیوں کو خوبصورت بنانے کو نہایت مددگی اور صفائی کے ساتھ جوڑنے سے خوبصورت اور تناسب ششکل اس کرسی میں پیدا ہو گئی ہے وہی حسن اس کا کمال ہے۔

ابن مسکو یہ اس مثال کے بعد کہتا ہے:-

اس صحیح اصول کے مطابق انسان جو مرکب ہے وہ دو قوتیں کا مجموعہ ہے:-  
ایک قوت عاقله یعنی جزو نظری، جس کے ذریعے وہ علوم کو سمجھتا ہے۔ تدبیر اور تفکر سے کام لیتا ہے، اور اس کے حاصل کرنے کی خواہش اس میں پیدا ہوتی ہے، قوت عاقله یعنی جزو نظری انسان میں ذوق حسن اور وجدان پیدا کر دیتی ہے۔ دوسری اس میں قوت فاعلہ ہے، یعنی جزو علی، جس کے ذریعے وہ تمام حسن امور اور اخلاقی حسنہ ظہور میں آتے ہیں، اس کے علاوہ اعمال صالحہ اور حسنہ اور ان میں عمدہ تنظیم، حسن عمل، مناسب ترتیب اور باقاعدگی پیدا ہوتی ہے۔

پس انسان ان دو اجزاء قوت عاقله اور قوت فاعلہ سے مرکب ہے۔

**قوت عاقله اور قوت فاعلہ کے کمالات**      ابن مسکو یہ بیان کرتا ہے:  
انسان کی ان نیت اور اس کا کمال

سعادت ہے۔

النسان ان دو قوتیں سے مرکب ہے: قوت عاقله اور قوت فاعلہ، اس لئے انسان کی سعادت اس کے ان ہی دونوں اجزاء کی تناسب اور عمدہ ترکیب حسن امتزاج اور تکمیل سے ہے۔  
قوت عاقلہ کے ذریعے وہ صحیح تدبیر اور تفکر سے اعلیٰ علوم، پاکیزہ خیالات حاصل کرتا ہے۔ علوم و معارف کو سمجھتا ہے، صحیح عقاید سے آگاہ ہوتا ہے۔ اس کی روح پاکیزہ بن جاتی ہے۔  
اس کے دل کی منگھیں کھل جاتی ہیں، صحیح ذوق اور وجدان کے ذریعے اس پر اب عالم بالا

کے اسرار نکشف ہونے لگتے ہیں یعنی اس میں یہ صلاحیت پیدا ہو جاتی ہے، اور یہ تنائی مشرد طب ہیں۔ قوت فاعلہ کے ساتھ۔

دوسرے جزو یعنی قوت فاعلہ کے ذریعے اس سے صحیح اعمال فہریں آتے ہیں جوں کہ فصل فنا فی علوی یعنی ملبندی کی طرف حرکت کرتا ہے۔ اس لئے اس سے اعمال صالحہ کا صدور ہوتا ہے، اس کے اخلاق و عادات بہتر ہوتے ہیں۔ وہ اخلاق حسنہ کا حامل بن جاتا ہے، وہ زندگی کے غرض و فایت کو سمجھنے لگتا ہے اور اخلاقی کمال حاصل کرنے کی کوششیں کرتا ہے۔ یہاں تک کہ وہ انسانیت کے رنگ میں رنگ جاتا ہے، اور کمال سعادت تک پہنچ جاتا ہے، اور یہی اس کی منزل ہے۔

**قوت عاقله اور قوت فاعلہ** قوت عاقله اور قوت فاعلہ میں حسن امتحان اور اعتدال لازم ہے۔ اب مسکوبہ ذریعہ کرتے ہوئے لکھتا ہے،

انسان جو موجودات عالم میں اشرفت اور اعلیٰ ہے، وہ قوت عاقله اور قوت فاعلہ سے مرکب ہے۔

قوت عاقله اور قوت فاعلہ کے ذریعے اخلاقی کمال، فضیلت اور سعادت حاصل کرنے کی ابتدا اس طرح ہوتی ہے کہ وہ اپنے جملہ قوائے باطنی اور افعال و اعمال میں صحیح امتحان قائم کرتا ہے، اس طرح مرتب اور منظم کرتا ہے کہ ان میں کوئی قوت اعتدال سے ہٹ کر دوسرا قوت پر فاب نہ آئے پائے کہ ایک دب کر معدوم ہو جائے اور دوسرا قوت کو غلبہ حاصل ہو جائے۔

قوت عاقله اور قوت فاعلہ ان دونوں میں لازم ہے کہ باہم مصالحت ہو، ان میں باقاعدگی اور حسن امتحان ہو، قوت عاقله اور قوت فاعلہ میں جب یہ حسن امتحان پر قائم ہو جائے گا تو قوت عاقله کے ذریعے صحیح علوم و معارف اس کو حاصل ہوں گے، اور شنضیر ہو گا، صحیح تذكرة اور تفلگر کا مادہ، اس میں پیدا ہو جائے گا۔

قوت فاعلہ کے ذریعہ اس کے اعمال و افعال کا صحیح طور پر ظہور ہونے لگے گا، اس سے اعمال صالحہ کا صدور ہو گا، اور وہ اب سعادت کا مستحق ہو گا۔

یہ حسن امتحان نظم و ترتیب کا نتیجہ سعادت ہے۔ جو اگرچہ ایک شخص کی ذات کے ساتھ مخصوص ہوتی ہے، لیکن اجتماعی زندگی میں وہ معاشرہ یعنی سوسائٹی کا ایک ذہدار ہم بر ہے، اس لئے باہم رابطہ و تعلق کے سبب پورا معاشرہ متاثر ہوتا ہے۔ یہ اثرات پھیلتے جاتے ہیں اور آہستہ آہستہ ایک پاکیزہ تہذیف نظام قائم ہو جاتا ہے، اور پورا معاشرہ یعنی سماج صحت مند

اور پاکیزہ بن جاتا ہے اور سعادت کے روشنی اثرات سے پوری انسانیت کو فروغ حاصل ہوتا ہے۔  
السان متضاد قوتون کا مجموعہ ہے۔

السان جو اعلیٰ اور اشرف ہے۔ اس میں کتنی قوتیں اور صلاحیتیں پائی جاتی ہیں؟ اب مسکویہ کہتا ہے: انسان جو مرکب ہے، اس میں بہت سی قوتیں اور صلاحیتیں پائی جاتی ہیں، ان قوتون اور صلاحیتوں کی عمدہ نظم و ترتیب، اعتدال اور حسن انتزاع سے انسانیت پیدا ہوتی ہے جس کا نام سعادت ہے۔

- غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ انسان ان تین متضاد اور الگ قوتون کا مجموعہ ہے۔
- ۱۔ ایک قوت کا کام صرف غور و فکر کرنا، تدبیر اور تحقیق سے کام لینا، حقایق کو معلوم کرنا اور فتح، ضرر کو محسوس کرنا۔
  - ۲۔ دوسری قوت سے غصہ پیدا ہوتا ہے، غیرت اور جیت کا اٹھار ہوتا ہے، عزت اور اقتدار حاصل کرنے کا جذبہ اُبھرتا ہے۔
  - ۳۔ تیسرا قوت انسان میں وہ ہے جس سے لذائذ کا احساس ہوتا ہے، عمدہ اور خوش مزہ کھانے پینے کی خواہش اور تمباکی پیدا ہوتی ہے، وہ عیش اور راحت کا طالب ہوتا ہے۔  
غرض انسانی مزاج ان تین الگ الگ متضاد قوتون کا مرکب ہے۔

**السان اور فضائل اخلاق** انسان میں جو قوتیں اور صلاحیتیں ہیں ان کو قابو میں رکھنا اور صحیح طور پر ان سے کام لینا ہیات ضروری ہے۔ شیطان اس کو صحیح راستے سے ہشادیتا ہے اور وہ غلط کام کر بیٹھتا ہے۔ اس لئے اسے پورے عزم کے ساتھ خلوص نیت سے کام کرنا جائے۔ **الْإِعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ** ہم یہاں یہ معلوم کرنا بجا ہتھے ہیں کہ فضائل اخلاق اور سعادت کے لئے انسان ان دو متضاد قوتون سے کس طرح کام لے۔ انھیں اعتدال پر کیسے رکھے کہ فضائل اخلاق کا غلبہ ہو، اور وہ با سعادت بن جائے۔

عظمیم اخلاق کے ماہرین متفقہ طور پر یہ کہتے ہیں کہ انسان کی زندگی جانوروں جیسی نہیں بلکہ اس کی زندگی کا کوئی عظیم مقصد ہے۔ یہ عظیم مقصد کیا ہے، فضائل اخلاق کا وہ مرچشمہ ہو اور سعادت اس کی منزل ہو۔ عظیم مقصد کے حصول کے لئے راستہ بہت کھڑکی ہے لیکن عزم صادق اور خلوص نیت کے سبب وہ غالباً آجاتا ہے اور اپنی منزل تک پہنچ جاتا ہے۔

اخلاقی فضائل کا طالب ان اوصاف کا حامل ہو گا۔  
حکمت، شجاعت، عفت اور عدالت

ان اوصاف اربعہ کا وہ حامل گیوں کو ہو سکتا ہے۔ علمائے اخلاق نے اس کا طریقہ بتایا ہے۔  
(۱) پہلی قوت جوانانی مزاج میں پائی جاتی ہے یعنی تدبیر اور تفکر، ان سے صحیح طور پر کام لینا، یعنی صحیح طریقے سے سوچنا، ویانت کے ساتھ غور دنکر کرنا، ان میں اعتدال رکھنا۔  
یہی اس کا علم نافع ہے اور اسی کا نام "حکمت" ہے۔

(۲) دوسری قوتیں جو اس میں پائی جاتی ہیں۔ وہ علم کے اثرات ہیں۔ جن کو کہتے ہیں: "غضہ، غیرت اور حمیت"، ان کو قابو میں رکھنا اور صحیح طور پر کام میں لانا۔ ان میں اعتدال رکھنا، اگر بے رکام بن کر ان ان اپنے غصے کا اظہار کرے تو بڑی خرابیاں پیدا کر دیتا ہے۔ اسی لئے غصہ کو حرام کہا گیا ہے۔ اپنے غصے اور جذبے کو قابو میں رکھنا بہت دشوار کام ہے بلکہ مشکل ترین ہے۔ اس کے دونوں سرے بُرائی سے ملتے ہیں۔ اگر غصے تجادز کر جائے تو بُرا ہے اور اگر بالکل ٹھنڈے مزاج کا بن جائے تو بھی بُرا ہے، یہ بڑی جرأت اور سہمت کا کام ہے۔ صبر و تحمل کا کام ہے۔

نہ میٹھا بن کہ جو چاہے سوچئے؛ نہ کڑوا بن کہ جو چکھے سوچو کے  
لہذا ان بے رکام قوتوں کو قابو میں رکھنا اور اعتدال قائم کرنے کا نام "شجاعت" ہے۔  
(۳) تیسرا قوتیں اس ان ان میں حرص اور طلب لذت ہے، یعنی خواہشیں، تمنائیں جو اس کے دل میں پروردش پاتی ہیں۔ ان کو قابو میں رکھنا، اعتدال قائم کرنا اور صحیح طور سے کام میں لانا۔ اس کا نام عفت ہے، عفت اس میں پائیزگی اور حسن پیدا کرتی ہے۔  
(۴) فضائل اخلاق کا طالب ان قوتوں اور صلاحیتوں سے اپنے مزاج میں حسن پیدا کرنا ہے۔  
حکمت، شجاعت اور عفت کے صحیح جائز امترزاج سے اس میں ایک اور قوت پیدا ہو جاتی ہے، اس کا نام عدالت ہے۔

حکمت، شجاعت، عفت اور عدالت۔ ان ان مجھوں سے ان چار قوتوں کا۔ جب یہ چاروں اخلاقی قوتیں فضائل اخلاق کے طالب میں صحیح طور پر تربیت پا کر آبھری ہیں۔ تو اس سے اعمال صالحہ اور اخلاق حسنہ کا ظہور ہوتا ہے۔ جسے فضائل اخلاق کہتے ہیں اور اسی کا نام سعادت ہے اور ان ان کی زندگی کا بھی عظیم مقصد ہے۔ وہ مرکار م اخلاق کا حامل ہوتا ہے۔

القارا در بہرہ زیرگاری کا یہی مطلب ہے۔

**لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَفْوِيمٍ ه**

### الانسان

**بُعِثْتُ لِأُتَّهِمُ مَكَارِمَ الْأَخْلَاقِ**

|                 |                                               |                                       |
|-----------------|-----------------------------------------------|---------------------------------------|
| صیغ فکر و تدبیر | غصہ، غیرت و حیث                               | لذائذ کی تمناؤں اور خواہشات           |
| سے              | ان کو قابو ہیں رکھنے اور ان میں اعتدال کا نام | کو اعتدال پر رکھنے سے                 |
| حکمت            | شجاعت                                         | عفت                                   |
| کا              | ہے                                            | کا                                    |
| ظهور ہوتا ہے    | جس سے حسن عمل کا ظہور ہوتا ہے                 | ان سب صفاتیوں کے صن امترزاج کا نام ہے |
| علالت           |                                               |                                       |

اب انسان میں سعادت کا ظہور ہوتا ہے

**الانسان کی حقیقتی منزل سعادت** واضح رہے کہ اگر انسان نے صیغ فکر و تدبیر سے کام نہیں لیا، غصہ کا غلط اظہار کیا، لذائذ میں اس نے بے اعتدالی پیدا کر لی تو وہ مکارم اخلاق سے دور اور سعادت سے محروم ہو جائے گا، وہ اب اخلاقی رذائل میں مبتلا ہو کر سب کچھ کھو بیٹھے گا اور غلط انسان بن جائے گا۔

**اسلام اور سعادت** ادیان عالم پر غور کیا جائے تو صرف اسلام ہی ایک ایسا دین ہے جس نے انسانی نظرت کا لحاظ رکھتے ہوئے، اس کی ضررتوں کو سمجھتے ہوئے ایک مکمل نظام زندگی مرتب کیا۔ جس میں حسن اعتدال کے ساتھ رہ کر ان مکارم اخلاق کا حامل ہو جاتا ہے اور اجھا کامیاب شہری بن جاتا ہے۔ ابن سکو یہ اس بحث کو یوں پیش کرتا ہے:

الانسان ظاہر طور پر روح اور جسم دونوں کے مجموعے کا نام ہے۔ صرف روح یا صرف جسم کا نام نہیں، یہ دونوں اجزاء مکمل اور مستقل ہیں، ان دونوں کی اصلاح اور تربیت لازم ہے۔ اسلام نے روح اور جسم دونوں کی صیغ اصلاح، صیغ نشوونما اور صیغ تربیت کا ایک

محقول اور احسن طریقہ اور ڈھنگ بتایا ہے اور اپنا ایک خاص نظر پر پیش کیا ہے۔ اگر نماز رو جانی عمل ہے تو وضو سے جسمانی صفائی کا مقصد صحیح طور پر حاصل ہوتا ہے۔ غرض انسانی سعادت کے لئے روح اور جسم دونوں کی صحیح اصلاح اور صحیح نشوونما اور صحیح تربیت ضروری ہے۔

اسلامی عبادات پر غور کر لے سے معلوم ہوتا ہے کہ اسلام نے عبادات کا جو طریقہ متعین کیا ہے جو نقشہ اور پروگرام بنایا ہے اس میں رو جانی اور جسمانی دونوں قسم کی تربیت اور اصلاح کا کام نہایت اعتدال اور نظم کے ساتھ شامل ہے۔ مثلاً اگر وضو کرنے میں بحث کو نقصان پہنچنے کا اندیشہ ہے تو یہم کی اجازت ہے، کھڑے ہو کر نماز ادا کرنا مشکل ہے تو بیٹھ کر ادا کر سکتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے پوری زمین کو پاک بنایا ہے اس لئے ہر جگہ عبادت کی جاسکتی ہے۔

اسلامی قوانین میں انسانی فنظرت اور حالات کا الحاظ رکھتے ہوئے پاک ہے۔ حالات کے مطابق اس میں تبدیلی کی جاسکتی ہے مگر شرعی حدود کے اندر، اسلام نے عبادات کے پہلو میں بہت وسعت پیدا کر دی ہے، اور انسانی فنظرت اور ماحول کا الحاظ رکھا ہے۔

اسلام آخری دین ہے، اس کی تعلیم اور اصول ایسے ہونے جاہیں جو ہر دور میں اور ہر ملک میں قابل تسلیم اور قابل عمل ہوں، انسانی فنظرت کے عین مطابق ہوں، ہر مزان اور ہر قسم کی طبیعت کو راس آجائیں۔ انسان میں فخرت اور بیزاری کا جذبہ نہ پیدا ہونے پائے۔ بلکہ اعلیٰ جذبات اُبھریں اور پاکیزہ خیالات پیدا ہوں۔ یہ حمد خوبیاں اسلامی قوانین اور عبادات میں احسن طریقے پر پائی جاتی ہیں۔

اسلام نے بندوں پر بھی ذمہ داریاں عائد کر دی ہیں، کوئی فرد مسلم کسی اصول اور قانون سے لا علمی کی بنابر ذمہ داریوں سے الگ نہیں سمجھا جاسکتا۔

دین اسلام کا نظریہ اخلاق نہایت معتمد اور جامع ہے۔ رو جانی اور جسمانی دونوں پر مشتمل ہے۔ زندگی کے معاشرتی، مالی اور معاشی، سیاسی اور مجلسی غرض جملہ پہلو پر حادی ہے، اور دونوں قسم کی تعلیم و تربیت کی تحریک کر دی گئی ہے۔ اسی جامعیت کا نام دین اسلام ہے۔

دین اسلام نے سعادت کو زندگی کا عظیم مقصد قرار دیا ہے اور سعادت کے مفہوم کو ان چار لفظوں میں سودا یا گیا ہے، اور ان ہی کو فضائل اور بعده قرار دیا گیا ہے: حکمت، شجاعت، عفت، عدالت

لیکن حق کے جو یا اور مبتلاشی کے لئے لازم ہے کہ وہ پاکیزہ رہے۔ خیالات بھی پاکیزہ ہوں اور پھر خلوص نیت اور محبت کے ساتھ خدا کی خوش نودی کو لازم سمجھے۔ وہ مناز کو خدا کی خوش نودی کا ذریعہ سمجھے اور کمال محبت اور احترام کے ساتھ ادا کرے۔ دوزخ کے خوف اور جنت کی تمنا کے ساتھ نہ ٹپھے۔

ابن مسکویہؑ کے فضائل اربعہ پر نہایت عمدہ بحث کی ہے، وہ لکھتا ہے:-  
 «محاسن اخلاق» کا ایک معیار ہے: خدا کی خوش نودی، حسن نیت کے ساتھ جو حدود شرع کے اندر رہ کر جا ہی جائے، اور اس کے لئے جدوجہد کی جائے۔ روزہ انماز ازندگی کے فرائض اور دیگر ذمہ داریاں اسی نقطہ نظر کے تحت ادا کی جائیں۔ اللہ تعالیٰ نے روزی کمانے کو، اللہ کے فضل کی تلاش، کہا ہے۔ گویا یہ کام سبی عبادت میں داخل ہے۔

شجاعت کے کہتے ہیں

اب یہ ضروری نہیں کہ جن لوگوں سے محاسن اخلاق کا انہوں ہو جائے ان کو معاوضت کا درجہ بھی حاصل ہو جائے امتنال شجاعت فضائل اربعہ میں ایک اہم جزو ہے۔ بہادری اور جرأت کو کہتے ہیں۔ اب اگر کوئی شخص فقر و فاقہ کر کے اپنے کو غیب و لا غر کر دے اور بھرموت کا شکار ہو جائے، یا کوئی شخص اپنی ذات یا بدنامی کے خوف سے خود کشی کر لے تو اس کو بہادر اور جری نہ کہیں گے۔ نہ اسے احترام کی نظر سے دیکھیں گے۔ بلکہ یہ فعل تو بزوی ہے اور مذموم سمجھا جاتا ہے۔ شجاعت اس کا نام نہیں۔

ابن مسکویہؑ کہتا ہے: شجاعت اور بہادری کا معیار بہت بلند ہے۔ اخلاقی جرأت، حسن عمل خلوص نیت کے ساتھ امر بالمعروف، شجاعت کے لئے معیار ہیں۔ بندہ مصیتوں کو آزمایش سمجھے، اور صبر و شکر کے ساتھ برداشت کر لے۔ ذرا اُف نہ کرے۔

لازم ہے کہ اس فرد میں ایثار اور قربانی کا صحیح بنڈہ ہو، ہر نیک کام خلوص نیت کے ساتھ انجام دے اور محض خدا کی خوش نودی کا خیال رکھنے۔ اعمال صالحہ کے حصول میں اگر جان بھی جانے کا اندازیتہ ہو جائے تو بھی ہچکپائے نہیں۔

شجاعت کا مفہوم نہایت وسیع ہے۔ شرعاً حدود کے اندر رہ کر شجاعت کے اظہار کے بہت سے موقع زندگی میں پیدا ہوتے ہیں۔

## اٹھار شجاعت کے موقع

|                |                                                                    |
|----------------|--------------------------------------------------------------------|
| شجاعت کا اٹھار | عیاٹت اور اعمال ساتھی میں                                          |
| شجاعت کا اٹھار | امر بالمعروف اور نبی عن المنکر میں                                 |
| شجاعت کا اٹھار | اٹھار حق کے موقع پر                                                |
| شجاعت کا اٹھار | ابتلاء اور آزمائش کے وقت                                           |
| شجاعت کا اٹھار | ابنی اور اپنے فاندان کی بجائی اور عزت و آبرو کی حفاظت کے لئے۔      |
| شجاعت کا اٹھار | بڑو سیوں اور دیگر فاندانوں کی بجائی اور عزت و آبرو کی حفاظت کیلئے۔ |
| شجاعت کا اٹھار | قوم کے لئے، قومی عزت اور وقار کو برقرار رکھنے کے لئے               |
| شجاعت کا اٹھار | ملک اور وطن کے لئے۔                                                |

**فضائل اربعہ** کیا ہیں؟ بتایا جا چکا ہے لیکن چونکہ بہت اہمیت رکھتے ہیں اس فضائل اربعہ لئے مزید تشریع یہاں مناسب ہوگی۔ فضائل اربعہ کا اٹھار قول فعل اور مال و دولت سب کے ذریعے ہو سکتا ہے۔

(۱) حکمت کا بیان گزمشتنا اور ان میں تفصیل سے بیان کیا جا چکا ہے اس لئے یہاں اختصار کے ساتھ بیان کر دیا جاتا ہے۔

حکمت و انانی تدبیر اور تنفس کا نام ہے؛ مگر خلوص نیت اور بوجہ اللہ شرط ہے، تمام سائل یہ جو زندگی سے متعلق ہیں احتیاط سے غور کرنا۔ اللہ کی خوشنودی کو ہر حال میں پیش نظر رکھنا۔ خدا کی مصلحتوں سے غافل نہ رہنا۔ تشیب و فراند کو سمجھ لینا، اور پورے عزم کے ساتھ ایک فیصلہ گر لینا۔

(۲) شجاعت کا مفہوم دیکھیں ہے، اٹھار حق شجاعت ہے۔ امر بالمعروف اور نبی عن المنکر یعنی از رد کے شرع اچھے کاموں کا حکم دینا، سمجھانا اور بُرے سے روکنا شجاعت ہے۔ مظلوم کی حمایت اور مدد شجاعت ہے، طاقت رکھتے ہوئے کمزوروں سے بدلہ نہ لینا، معاف کر دینا، درگزرنانا کرنا شجاعت ہے۔ حرص و طمع سے بچنا، رشک و حسد سے دور رہنا، شجاعت ہے، اپنی کسی خلطی کو مان لینا، اپنے نقصان کی پرواہ کرنا شجاعت ہے۔ معاشرتی زندگی کی پائیزو روایات کو تائماً رکھنا۔ اپنے قول دفتر بر قائم رہنا، محبت، مرقت،

سنگ و برتاؤ شجاعت ہے۔

(۳) عفت، قول و عمل میں پاکیزگی اور نفاست کے ساتھ زندگی گزارنا۔ جائز حدود کے اندر لذائذ جسمانی میں اعتدال، خواہشات میں اعتدال، خیالات میں اعتدال، تکلم میں اعتدال، سب کو قابو میں رکھنا عفت ہے۔

عفیف اپنی زبان کو بدگونی سے بچانا ہے، دل کو رشک و حسد، بد نیتی اور لاپچ سے محفوظ رکھتا ہے، آنکھوں کو بھیکنے نہیں دیتا، اس کے دل و دماغ میں الباہر نہیں پیدا ہونا، دیانت اور سچائی، محبت اور وفا کو اپنا ثبوہ بناتا ہے۔

عفیف یعنی جس میں عفت ہے۔ وہ عفت کے ساتھ پاکیزہ زندگی گزارتا ہے، اور خدا کا شکر ادا کرتا ہے۔ وہ جائز معاملات میں اخلاقی حدود کے اندر اپنی درست اور جائز خواہشوں اور حقوق کو بقدر ضرورت مناسب طریقے سے مناسب وقت میں اور مناسب حالات میں حاصل کرتا ہے اور فائدہ اٹھاتا ہے۔ ہر حال میں اس کا نفس معلم رہتا ہے اور خدا کا مشکرا ادا کرتا ہے۔

عفیف اپنے مزاج کو ہمیشہ اعتدال پر رکھتا ہے، محترمات اور نزاہتی سے قطعی پرہیز کرتا ہے، وہ کبھی بے قابو نہیں ہوتا، وہ سماجی زندگی کو خوش گوار بنتا ہے۔

مثال: عفیف کے لئے صبر و شکر کے ساتھ صاف سہرا رہنا، صاف اور سادہ زندگی گزارنا اور لذیذ چیزوں سے پرہیز کرنا لازم ہے۔ آرام پسندی اور راحت سے دور رہنا، کسی کے راز کو نہ کھولنا، بدگانیوں سے قطعاً بچنا، اپنی زبان اپنے اختیار میں رکھنا، غصہ سے قطعاً پرہیز کرنا ضروری ہے، پیچھے بھی بُرانی نہ کرنا اور نہ بُرائیوں کی ٹوہ میں رہنا۔

عفیف محبت اور مرمت کا پتلا ہوتا ہے۔ بادقا اور مہمان نواز ہوتا ہے اور ایک کے ساتھ خندہ پیشانی سے پیش آتا ہے۔ ہر حال میں قناعت پسند اور شاکر ہوتا ہے۔

(۴) عدالت: عدل کے معنی مساوات اور برابری کے ہیں۔ عدل یہ ہے کہ اپنے مزاج کو اعتدال پر رکھے۔ ہر کام میں میانہ روی اختیار کرے، جو کچھ اپنے لئے پسند کرے وہ درودوں کے لئے بھی پسند کرے، حکمت، شجاعت اور عفت ہر ایک میں اعتدال رکھے۔

مظلوم کی حمایت کرے اور ظالم کو اتنی ہی سزا دے جتنی سزا دینا لازم ہے۔ عمومی سے جرم میں سزا حصہ سے بڑھ کر نہ دے۔

## سماج میں پاکینزہ نظام زندگی کا نقشہ

ردو اُنیٰ صحت اور تحفظ اخلاق و حسن عمل کے طریقے

ابن سکویہ ایک محقق کے انداز میں خاندانی اور سماجی زندگی کے مسائل پر عالمانہ بحث کرتا ہے، وہ عشق و محبت کی نزاکتوں کو سمجھاتا ہے، خاندانی زندگی میں زن و شوہر کے تعلقات کو واضح کرتا ہے، معاشرتی زندگی کے مسائل کی تشریع کرتا ہے۔

ابن سکویہ انسان کی معاشرتی زندگی پر بڑی الگی نظر ڈالتا ہے اور بہرزا دیتے سے جانختا ہے، وہ ایک اچھے اور کامیاب شہری کے لئے پاکینزہ اور خوشگوار زندگی اختیار کرنے کے چند اصلی اصول و قواعد، باعترض اور باقتدار زندگی گزارنے کا ایک جامع اور مکمل پروگرام بیان پیش کرتا ہے۔ ابن سکویہ پہلے مثال کے طور پر کہتا ہے: علم طب کے دو حصے ہیں: ایک حصے میں اس کے حفظ صحت کے اصول اور طریقے بنائے جاتے ہیں اسی صحت میں زندگی گزارنے اور پہاریوں سے محفوظ رہنے، احتیاط اور پرہیز کے ڈھنگ بیان کئے جاتے ہیں۔

علم طب کے دوسرے حصے میں زایل شدہ صحت اور طاقت کو درست کر لینے اور امراض کو درکرنے کی تدبیریں، احتیاط اور پرہیز کے ساتھ کچھ دو ایسیں بتائی جاتی ہیں۔ مریض اپنی عام صحت کی سطح پر آجائے تو یہ جسمانی صحت کے متعلق طریقے ہیں۔ اب وہ آگے لکھتا ہے:

جسمانی صحت کی طرح ردو اُنیٰ صحت، تحفظ اخلاق اور حسن عمل کے بھی اصول اور طریقے ہیں۔ ابن سکویہ کہتا ہے:

ان ان سماج میں رہتا ہے، سماج کا دائرہ نہایت وسیع ہے، سماج میں ہر قسم کے لوگ پائے جاتے ہیں، اسے ہر مزاج اور ہر خیال و نظریات کے لوگوں سے داسطہ پڑتا ہے۔ ایک اچھا شہری کیوں کیونکی زندگی گزارے، ہر فرد کو سماج میں بہت محنتا رہنا چاہئے سماج میں وہ اپنی الفراودیت اور شخصیت کو باقی رکھے، اپنے اعلیٰ اور پاکینزہ خیالات اور بلند حوصلوں کو قائم رکھے، عمدہ خاندانی روایات اور وضع کو برقرار رکھے۔ وہ اللہ کے حدود سے کبھی تجاوز نہ کرے۔ سماج کے وسیع دائرے میں مختلف مزاج، مختلف خیالات اور نظریات، مختلف عادات، اطوار اور مختلف حیثیتوں اور کیفیتوں کے ادمی پائے جاتے ہیں۔ ان کے پیشے بھی مختلف ہوتے ہیں۔

ایک اچھے اور حوصلہ مند شہری کے لئے لازم ہے کہ اپنی انفرادیت کو قائم رکھتے ہوئے اپنے سماج میں سخودے۔ اچھاتا ثقائم کرے، اچھائیوں کی تبلیغ کرے، برا نیوں کا چشمہ خشک کر دے۔ سماجی زندگی میں نیا اس رہے اور عزت بڑھائے۔

ہر شہری پر لازم ہے کہ سماج کے مزاج کو صحت مند رکھے۔ فلٹزو و چلنے نہ پائے کہ بگاڑ پیدا ہونے کا اندر لیشہ ہو جائے۔

**الفرادی تربیت اور اصلاح کے طریقے** روحانی حفظ صحت، تحفظ اخلاق اور حسن میں چند طریقے اب مسکویہ نے بتائے ہیں، وہ کہتا ہے: یہ واضح رہے کہ ان ان فطرتی صلاح اور نیک پیدا ہوتا ہے۔ وہ نیکی اور اچھائی کو طبعاً پسند کرتا ہے۔ لیکن بچپن کے دور میں فلٹ تربیت اور فلٹ ماحول میں بد درش پا کرو وہ فلٹ راستے پر بڑھ جاتا ہے اور دائرة اخلاق سے باہر پلا جاتا ہے، سن شور میں پہنچ کر اگر اس کا درد یہ شیک نہ رہا، یہ فلٹ ماحول قائم رہا تو سدھار مشکل ہو جاتا ہے۔ اب مسکویہ کہتا ہے:

**ابن مسکویہ کے نصائح** (۱) کوئی شہری جو معتدل مزاج ہے نیک اور صالح زندگی کو پسند کرتا ہے تو اسے چاہیئے کہ سماج میں صلاح اور نیک لوگوں کی محبت اختیار کرے اور اپنے اسی حلقہ احباب سے تعلق رکھے، سنبھیگی، مستانت، خوش خلقی کو اپنا شعار بنائے۔

لیکن اس سنبھیگہ زندگی میں کسی قدر لطافت اور خوش طبیعی بھی ہونی چاہیئے، یقین رکھتے زندہ دلی ان ان کو نئی زندگی بخشتی ہے۔ محبت مردات اور ہمدردی کے جذبات اُبھرتے ہیں۔ بالکل خشک اور بے لطف ویسے مزہ زندگی کے ان ان میں ترش روئی اور بد مزگی پیدا ہوتی ہے۔ محبت اور مردات کے ساتھ باہمی ربط و تعلق قائم نہیں رہتا۔ لوگ اس سے دور رہنا پسند کرتے ہیں۔

اخلاقی حدود اور آداب محفل کے دائرے میں خوش طبیعی اور نظرافت کی چاشنی سے لطف پیدا ہو جاتا ہے، دل کی کھلیاں کھل جاتی ہیں، غم و اندوہ کے بادل چھٹ جاتے ہیں، باہم مردات اور ہمدردی میں اضافہ ہو جاتا ہے۔ صحت جسمانی پر اچھا اثر پڑتا ہے، اچھے خیالات پیدا ہوتے ہیں۔ حوصلے بلند ہو جاتے ہیں۔

جو لوگ اپنی زندگی کو خوش گوار اور با مقصد بنانا چاہتے ہیں، اور اپنے مستقبل کو روشن تر

دیکھنا پاہتے ہیں۔ وہ غیر ذمہ دار، آزاد اور بُرے لوگوں کے قریب نہ جائیں۔ خراب قسم کے عاداً امداد رکھنے والوں سے کسی قسم کا کوئی تعلق اور سلسلہ قائم نہ رکھیں، ورنہ ان کی صحبت اور تعلوٰ کے اثر سے اندیشہ ہے کہ وہ اپنی فطری نیکی اور طبعی سلامت روی برباد اور زائل نہ کر دیں۔ اور اپنا وقار کھونہ بیٹھیں۔ یاد رکھئے برا ایام اپنا اثر جلد و کھاتی ہیں۔

(۲) ہر شہری جو نیک خواہ متعقل مزاج ہے۔ با وضع بنے، وہ اپنا ایک نظام زندگی رکھے باقاعدگی اور ضابطگی پیدا کرے اور دائرة اخلاق کے حدود سے باہر نہ جائے، فقط کی پابندی وقت میں وصعت پیدا کروتی ہے اور انسان اپنے سب کاموں کو مدد کر سے انجام دے لیتا ہے۔ مدد سے کو پرا کرنا، معاملات کی صفائی، دیانت داری اور مستعدی اوصاف حسنہ ہیں جو انسان کے وقار کو بڑھاتے ہیں اور سماج میں وہ اچھا اثر رسوخ قائم کر لیتے ہیں۔

اپنی ذمہ داریوں کا صحیح احساس رکھنا اور برداشت اپنے فرائض کو خوش طیقگی سے انجام دینا، ہر اچھے شہری پر لازم ہے۔ روزہ نماز اور جملہ اعمال صالحہ وقت کی پابندی اور ذمہ دار کا احساس پیدا کرتے ہیں۔

(۳) ہر اچھا شہری بدگانیوں سے پچھوڑم دل میں پیدا نہ ہونے پا کے۔ رثک وحدت، بعض لاپچ اور طبع، بلن روحانی بھاریاں ہیں، اور انسان کے اوصاف حسنہ کو کھا جاتی ہیں، وہ بدگانیوں کی ٹوہ میں نہ ٹپے۔ نہ عیب جوئی کرے اور نہ غیبت کرے۔

(۴) ہر شہری کے لئے جس طرح جسمانی صحت قائم رکھنے کے لئے سخواری درزش اور سیر و تفریک کی ضرورت ہوتی ہے، اسی طرح روحانی صحت قائم رکھنے اور ولی قتوں کو زندگی بخشنے کیلئے اسے جائیں کہ فلسفہ اخلاق کے نظری حصے کا مطالعہ کرتا رہے اور عملی تحقیق کو سمجھنے اور برتنے کی کوششیں کرتا رہے۔ نئے نئے نظریات اور خیالات سے واقفیت لازم ہے۔

ہر شہری پر جو تلاش حق میں مصروف ہے۔ اس پر لازم ہے کہ وہ اچھی اچھی کتابیں پڑھے، علمی، اخلاقی اور دینی کتابوں سے لگاؤ رکھے، پاکیزہ لٹریچر اور معیاری کتابوں کا مطالعہ خیالات کو سدھانے اور زندگی کو بنانے سنوارنے میں مفہود تر ثابت ہو سکتا ہے۔

یاد رکھئے ہر صاحب علم و فضل کے خیالات و نظریات کو جانا اور سمجھنا حق جانتے اور سمجھنے کے لئے معاون ثابت ہو سکتا ہے۔

(۵) ہر شہری پر لازم ہے کہ بُرے خیالات اور تصورات سے بچے، ایسے خراب خیالات اس کے ذہن و دماغ میں نہ آنے پائیں۔ قوت شہوانیہ یا قوت غضبیہ کو ہرگز حرکت میں نہ لائے وہ ایسے سامان سے دور رہے، اور ایسے اسباب ہمیانہ ہونے پائیں، دل و دماغ میں کبھی بُرا تصور قائم نہ کرے، نہ توجہ کرے۔

مثلاً، اگر کسی شخص کو کسی وقت کسی سبب سے کچھ شہوانی لذتیں حاصل ہوگئی ہوں تو ان کو یاد کر کے یا تصور قائم کر کے پھر طف اندوز نہ ہو۔ ورنہ اس طرح قوت شہوانیہ کو تحریک ہوگی، خیالات پر الگنڈہ ہو جائیں گے اور دبے ہوئے جذبات اُبھرائیں گے جو کنہا پر آمادہ کریں گے۔

(۶) اپنے اعمال اور افعال پر غور کر لینا بھی ضروری ہے۔ ہر اچھے شہری کو اپنے اعمال اور افعال پر اس پہلو سے غور کرنا چاہیے کہ وہ اعمال و افعال اس سے عادۃ ظاہر ہوتے ہیں یا وہ صحیح شعور، عقل و تمیز اور احساس ذمہ داری کا نتیجہ ہیں۔ یقین رکھئے کہ بھی کبھی اتنان سے ایسے اعمال و افعال بھی سرزد ہو جاتے ہیں، جو نہ عادۃ ہوتے ہیں اور نہ عقل و تمیز کے سبب اور نہ احساس ذمہ داری کی وجہ سے بلکہ وہ اتفاقاً کر بیٹھتا ہے، اس کے دل میں غدر پیدا ہوتا ہے، اور اپنی بُرائی کا جذبہ اُبھرتا ہے، اور وہ بُرائی کی طرف چلا جاتا ہے۔

ہر شہری پر لازم ہے کہ وہ معمولی سے معمولی بُرائی سے بھی پر ہیز کرے اور وہ دور رہے، کبھی کسی بُرائی کو نظر انداز نہ کرے۔ کیونکہ ممکن ہے یہ معمولی بُرائی ایک زینہ بن جائے۔ نیز یہ معمولی بُرائی بھی کبھی بُرائی کا سبب بن جاتی ہے اور خرابیاں پیدا کرتی ہے۔ اخلاقی تحفظ کے لئے مثالیں سامنے رکھئے، خصوصاً ان محتاط اور دوراندیش بادشاہوں کی مثالیں جو دشمن کے حملے سے پہلے ہی مدافعت کا پورا پورا سامان کر لیتے ہیں، اور ہر پہلو کو مضبوط بنالیتے ہیں۔ وہ ہمہ وقت جو کنار میتے ہیں تاکہ عین حملے کے وقت ان کو مقابلے میں کوئی دشواری نہ پیش آئے اور ان کا کوئی پہلو کمزور نہ رہے۔

دوراندیش اور عالی دماغ مستعد بادشاہ کی طرح ہر کامیاب اور اچھا شہری محتاط اور

ہو شیار رہے۔ کوئی پہلو اس کا لکر ورنہ ہو، وہ ادنیٰ سے ادنیٰ ایسی حرکتوں سے دور رہے جو آئندہ کسی بُرائی کا پیش خیمہ بن سکتی ہے۔ یا اس سے بُرائی کی طرف جانے کا اندریشہ بیدا ہو سکتا ہے، اخلاق حسنہ اور اعمال صالحہ کا احترام اور تحفظ لازم ہے۔ (۸) تحفظ اخلاق اور حصول فضائل کے لئے ضروری ہے کہ ہر شہری اپنے اعمال و افعال کا جائزہ لیتا رہے۔ اور احتیاط سے بغور ہر پہلو کو جانچتا رہے۔ لیکن اس کا بھی خیال رہے کہ خود جانچنے اور جائزہ لینے میں غلطی ہو سکتی ہے۔ نفس کسی کمزور پہلو کو معمولی سمجھ کر دیا دیتا ہے، اور دوست اجباب بھی دل شکنی کے خیال سے نظر انداز کر دیتے ہیں۔ ہاں حق پسند اشارہ کر دیتا ہے۔ دشمن خاموش ہنسیں رہ سکتا۔

مخالف یا دشمن عیوب کو تلاش کرتا رہتا ہے۔ مخالفین فوراً فائدہ اٹھاتے ہیں، اور صاحبِ نظر ہر قسم کے عیوب اور کمزوریوں کو ظاہر کر دیتے ہیں۔

عیوب جوئی سے کبھی گھبرا نہیں چاہئے، اور نہ غرضہ کرنا چاہئے، بلکہ خاموشی کے ساتھ سوچے، اندازہ لگائے اور اصلاح کرے اور پھر عیوب جو کاشکریہ ادا کرے۔

ابن مسکویہ کہتا ہے :

دشمن اور مخالف اس فرض کو بہتر طریقے پر ادا کر سکتا ہے کیونکہ اپنا حریف سمجھ کر وہ سب کویں نکاتا ہے اور منہ پر کہہ دیتا ہے۔ اصلاح نفس کا یہ بہترین طریقہ ہے۔

ابن مسکویہ نے آنے سے براز بر س پہلے فضائل اخلاق پر یہ عالمانہ بحث کی اور اپنے ترقی پسندانہ نظریات پیش کئے۔ آج اس ترقی کے درمیں بھی ایک محقق اس سے زیادہ کچھ نہیں کہہ سکتا۔

**رذائل اخلاق** روحانی امراض ہیں جو فضائل اربعہ لعنی حکمت، شجاعت، عفت اور عدالت کی ضد ہیں۔ رذائل اخلاق کی طرف انسان جلد توجہ کرتا ہے۔ چونکہ نفس انسانی لذائذ جسمانی کو جلد محسوس کر لیتا ہے اور جلد متاثر ہوتا ہے اس لئے وہ رذائل اخلاق میں لذت محسوس کر کے نفس کو فوراً آمادہ کر لیتا ہے اور گناہ میں پڑ جاتا ہے۔

یہ بھی واضح رہے کہ اخلاقی فضیلت کا ایک معیار ہے اور وہ معیار یہ ہے کہ افڑا اور تفریط سے بچے، بین بین رہے اور فضیلت میں میانہ روی اور اعتدال لازم ہے۔ ابن مسکویہ بہ کافی بحث ہو چکی ہے، تہذیب نفس اور اصلاح معاشرہ کے مسائل حلی می انداز

بیان کئے جا پکے ہیں۔

سائنس کے دور اول میں دنیا نے دمغتین پیش علم النفس کے دو محقق اور ماہر کئے جھوٹ نے زندگی اور اس کے ارتقای پر عالمانہ بحث کی ہے۔ ایک ابو نصر فارابی ہے جس نے زندگی کے ارتقای پر فلسفیانہ انداز میں بحث کی اور اپنے تحقیقی نظریات پیش کئے ہیں۔ ابو نصر فارابی جامع شخصیت کا ماہر تھا۔

ابن سکویہ نے بھی زندگی اور اس کے ارتقای پر عالمانہ بحث کی ہے، موجودات عالم کی تقسیم سب سے پہلے کی گئی اور سب سے پہلے نہادت میں زندگی کو ثابت کیا گیا۔ یعنی نہادت میں حرکت ہے اور حرکت نام ہے زندگی کا۔ جس میں حرکت ہے اس میں نشوونما بھی ہے اپھر اس زندگی کا ارتقای بیان کیا گیا ہے۔

ابن سکویہ نے تہذیب نفس اور اخلاق پر فلسفیانہ بحث کی ہے، وہ انسان کی زندگی کے لئے ایک عظیم مقصد کو معین کرتا ہے اور وہ مقصد سعادت ہے۔

ابو نصر فارابی اور ابن سکویہ یہ دونوں حکیم اور سائنس دان اس سلسلہ میں اولیت کی فضیلت رکھتے ہیں۔ ان دونوں نے موجودات طبعیہ پر محققانہ انداز میں سب سے پہلے روشنی ڈالی اور اپنے نظریات پیش کئے۔

**ابن سکویہ کی تصاریف** ابن سکویہ اپنے دور کا عظیم محقق اور نظریات کا ماہر تھا۔ وہ نہادت گھری نظر سے موجودات کا مطالعہ کرتا تھا۔ اس نے مختلف علوم دنخون پر بحث کی اور اپنے خیالات کتابی صورت میں مرتب کئے۔ مگر علم اخلاق پر اس کی نظر بہت گھری تھی، اور اس علم اخلاق پر اس نے محققانہ بحث کر کے اپنے نظریات سب سے پہلے دنیا کے سامنے پیش کئے۔

ابن سکویہ نے مختلف موضوعات پر اپنی کتابیں مرتب کی ہیں۔ لیکن علم اخلاق کے موضوع پر اس کی کتابیں زیادہ ہیں۔ یہاں اس کی جملہ کتابوں کی فہرست پیش کی جاتی ہے:

|    |              |                                       |
|----|--------------|---------------------------------------|
| ۱۔ | كتاب بين     | رمضون                                 |
| ۲۔ | المستوفى     | منتخب اشعار کا مجموعہ                 |
| ۳۔ | النس المفرید | اخبار، اشعار اور علم و حکمت کا مجموعہ |
| ۴۔ | كتاب الجامع  | نامعلوم                               |

| مضمون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | كتابیں                     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| علم اخلاق، فارسی زبان میں<br>علم اخلاق اس میں مکتوب کے ذریعے علم اخلاق پر بحث کی گئی ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ۳۔ جادران خرد              |
| علم طب، مناسب غذا اور مشروب کا بیان ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۴۔ کتاب السیر              |
| علم اخلاق کے موضوع پر<br>ایمان اور عقاید کو عالمانہ اور فلسفیانہ انداز میں بیان کیا گیا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ۵۔ کتاب الاشریہ            |
| "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۶۔ کتاب الطیخ              |
| "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۷۔ کتاب ترتیب السعادات     |
| "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۸۔ العوز الاصغر            |
| "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۹۔ العوز الکبر             |
| ابن سکویہ کی یہ کتاب اپنی قسم کی پہلی کتاب ہے۔ اس<br>کتاب میں اہل عرب، ایران، اہل ہند، مصر، یونان<br>فرض اقوام عالم کے قومی خلائق و عادات اور مزاج بر<br>فلسفیانہ انداز میں تحقیقی بحث کی گئی ہے۔ یہ کتاب جو<br>جلدوں پر مشتمل ہے۔ ابن سکویہ دنیا کا پہلا محقق ہے<br>جس نے اہم موضوع کے مسئلے میں تحقیق کی، اپنے<br>خیالات مرتب کئے اور ماہر انداز میں اسے لکھا۔<br>اس کتاب کے قلمی نسخے لندن، ہنسفورڈ اور پیرس<br>کے کتاب خانوں میں محفوظ ہیں۔ | ۱۰۔ کتاب آداب العرب والفرس |
| فن تاریخ کی یہ کتاب چھ جلدوں میں ہے طوفان<br>لوح میں سے ۲۶۰ صفحہ کے واقعات اور حالات بیان کئے<br>گئے ہیں۔ یہ شائع ہو چکی ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۱۱۔ تجارب الامم            |
| فلسفہ اخلاق اور تہذیب نفس پر مبتنی کتاب ہے۔<br>فضائل اخلاق اور انسانی نسبیات اور عادات و اطوار<br>کو علمی انداز میں پیش کیا گیا ہے۔ مصر میں کئی بار<br>شائع ہو چکی ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۱۲۔ تہذیب الاخلاق          |

## سمسم۔ شیخ حسین عبد اللہ بن علی سینا

(AVICENNA)

دنیا کی باکمال اور جامع شناختیت، علم طبیعت (PHYSICS) اور حیاتیات (BIOLOGY) کاماہر خصوصی، علم تشریح الاعضاء (ANATOMY)، منافع الاعضاء - (PHYSIOPATHOLOGY)، نیز علم العلاج اور علم الامراض (MEDICAL METRIMEDICA) پر بھری نظر رکھنے والا ماهر، نئے نئے نتائج بیان کر لے والا عظیم محقق، فن پرمختہ دانہ رائے پیش کر لے والا، علم الادویہ کاماہر (PHARMACY) دواؤں اور جڑی بوٹیوں پر نئے نئے تجربے کرنے والا، مشاہدے اور تحقیق سے کام لینے والا، طبیب حاذق (PHYSIAN)، فن طب کا مستندہ مصنف، علم طب کو زندہ کرنے والا، دنیا کا عظیم سائنسدان اور مجدد فن۔

وطن: قصبه خرمشین (بخارا) ولادت: سیہت ۹۷۰ھ وفات: ہمدان ۹۳۴ھ عمر: ۶۵ سال  
ابتدائی زمانہ تعلیم و تربیت: شیخ حسین بن عبد اللہ بن علی سینا، دنیا کا مشہور ترین طبیب  
گزارا ہے، وہ نہایت ذہین جفاکش اور عالی دماغ تھا۔ اس کے نام کے ساتھ "سینا" کا فقط  
جز و بن گیا، سینا اس کے آباء اجداد میں سے تھے۔

شیخ نے ابتدائی تعلیم رdag کے مطابق مा�صل کی۔ لیکن علوم و فنون سے شیخ کے  
کان ابھی آشنا نہ تھے۔ شیخ کے والد علم و فن کے ولدادہ تھے۔ انہوں نے بیٹے کو ایک ماهر  
ریاضی داں محمود متاح کے پردوگیا۔ محمود متاح سبزی فروش تھے۔ شیخ نے محمود متاح سے  
علم ریاضی کی تعلیم مा�صل کی، اسی دوران ایک صاحب علم دفن استاد ابو عبد اللہ ناتلی بخارا  
آگئے۔ شیخ کے والد نے یہ موقع خیریت سمجھا اور ابو عبد اللہ ناتلی کو عزت و احترام کے ساتھ  
اپنے بھر میں اتارا اور شیخ کو ان کی خدمت میں پیش کر دیا۔

ابو عبد اللہ ناتلی اس دور کے مشہور اور قابل فلسفی تھے، شیخ کی ذہانت سے وہ متاثر  
ہوئے اور شیخ میں علم و فن کا صیحہ ذوق پیدا کر دیا۔ شیخ نے بہت جلد علم اقلیدس اور محیطی کی  
تعلیم مा�صل کر لی جو اس زمانے کی مشہور فنی کتابیں تھیں۔ اب استاذ پر اپنے شاگرد کی ذہانت

کے غیر معمولی جوہ رکھلے۔ استاد نے اب کہا، تم خود کتاب کو پڑھو اور اس کو سمجھو! بھر جو کچھ سمجھا ہے اُسے میرے سامنے دُہرا دو!

شیخ نے تعلیم کا یہ طریقہ اختیار کیا تو اس کی آنکھیں کھلیں۔ نئے نئے خیالات ذہن میں آئے، اس طریقے نے مشکل سے مشکل حل کر دیا، بھر جسخ نے اپنی خداداد ذہانت سے اس میں ایسے نجتے پیدا کئے اور رمضان بیان کئے کہ استاذ حیران رہ جاتے۔ استاد نے اپنے باذوق ذہین شاگرد رشید کے علمی شوق عملہ صلاحیت اور بہترین قابلیت کو سراہا۔

شیخ نے اب علوم و فنون کی کتابوں کا مطالعہ خود ہی شروع کیا۔ اس وقت اس پر علم و فن کے دروازے گھل گئے۔ اگر کوئی سلسلہ سمجھیں نہ آتا تو شیع وضو کر کے نماز پڑھتا اور مصلحہ پر ہی خصوص و خصوص سے دعاماںگ کر مسلسلہ پر غور کرتا تو شرح صدر ہو جاتا۔

شیخ نے اپنی خود لفظت سوانح عمری میں اپنے ابتدائی حالات لکھے ہیں، ہم یہاں اسی کی کتاب سے مختصر حالات لے کر بیان کر دینا مناسب سمجھتے ہیں، اس قدیم زمانے میں ہندوستان علم ریاضی میں ثہرت رکھتا تھا۔ شیخ جہا ہتا تھا کہ وہ ہندوستان کے علم ریاضی کو حاصل کرے۔ شیخ کہتا ہے:-

”میں اپنے وطن قصہ خرثین میں پیدا ہوا۔ بھر کچھ عرضہ بعد سمار اسپ لوگ آگئے یہاں حفظ القرآن کیا، ادب کی بہت سی کتابیں پڑھیں اور صرف دس برس کی عمر میں اتنا علم حاصل کر لیا کہ لوگ حیرت کرتے تھے۔

خاندان کے لوگ اکثر علم فلسفہ، علم بندسہ اور ہندوستان کے حساب کا ذکر کرتے تھے، یہاں اتفاق سے ایک بہری فروش ( محمود صالح ) ہندوستان کا حساب جانتا تھا، والد صاحب سمجھے حساب سیکھنے کے لئے اس کے پاس لے گئے اسی زمانے میں ایک عالم ابو عبد اللہ ناتلی آگئے۔ ان کے آئے سے پہلے میں نے علم فقہ میں اچھی خاصی استعداد پیدا کر لی تھی۔

میں نے ابو عبد اللہ ناتلی سے فلسفہ اور منطق کی کتابیں پڑھیں، لیکن وہ اس کی باریکیاں سمجھنے سکتے تھے۔ اس لئے میں نے خود اپنی کوشش اور رات دن کے مطالعہ سے اپنے میں یہ قابلیت پیدا کر لی، یہاں تک کہ میرے استاذ جن مشکل مسئللوں کو ہمیں سمجھ سکتے تھے میں نے سمجھا دیئے۔ بھر وہ یہاں سے دوسری

جگے چلے گئے۔

میں اسی طرح فلسفے کی مشکل کتابوں کے مطالعے میں مصروف رہا، اور اللہ تعالیٰ کی ہر بانی سے علوم کے دروازے خود بخوبی پر کھلتے گئے۔

بھرپور میں نے علم طلب کی طرف توجہ کی، یہ کوئی مشکل علم نہیں ہے، میں نے طلب کی کتابوں کا مطالعہ خود کیا اور کسی سے مدد نہیں لی، اور تھوڑی ہی مدت میں اتنی ہمارت حاصل کر لی کہ اچھے فاضل طبیب مجھ سے پڑھنے آتے تھے۔ اب میں نے مطلب بھی شروع کر دیا اور اس کا میں مجھی نہ تولی کامیابی حاصل ہوئی۔ میں اس وقت بھی علم فقہ کے مطالعے میں برابر مصروف رہا اور اس وقت میری عمر رسولہ سال تھی۔

اب میں نے اپنے مطالعے کی رفتار اور بھی بڑھادی، منطق اور فلسفے کی کتابوں کو دوبارہ پڑھنا شروع کیا، اس زمانے میں کبھی ایسا نہیں ہوا کہ بوری رات سو سکتا، نہ دن میں کچھ آرام کر سکتا تھا۔ مطالعے کے سوا کوئی دوسرا مشغله نہ تھا۔ اس دوران میں کبھی کسی مشکل نرین مسئلہ کو سمجھنے میں دشمن پیش آتی اور وہ کسی طرح حل نہ ہوتا تو میں فوراً اوضو کر کے جامع مسجد جلا جاتا تھا اور نماز کے بعد دعا مانگتا تھا، یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ اس مسئلہ کی گمراہی کھوں دیتا تھا۔

رات کے وقت جراغ سامنے رکھ کر لکھنے پڑھنے میں مشغول ہو جاتا، جب نیند کا غلبہ ہوتا اور طبیعت مضمحل ہوتی تو پانی اور کچھ قوت پہنچانا نے والی چیزیں کھلپی لیتا۔ اگر کبھی ہلکی سی نیند آ جاتی تو خواب میں وہی اپنے مسائل آ جاتے، اور اکثر تو اسی ہوا کہ خواب ہی میں بعض مسائل حل ہو گئے۔

شیخ اپنے حالات میں آگے لکھتا ہے:-

غرض اس طرح جملہ علوم و فنون میں اچھی خاصی استعداد میں نے پیدا کر لی۔ ایک کتاب کا مطالعہ کر رہا تھا مگر وہ اتنی مشکل تھی کہ میری سمجھ میں کچھ نہ آیا۔ میں نے اسے چالپس مرتبہ پڑھا، وہ مجھے حفظ یا دھوکی مٹھا اس کے مضافاً میں اور مسائل بھر بھی میری سمجھ میں نہیں آئے، اور میں کچھ مایوس ہو گیا۔

ایک روز بازار میں ایک کتب فروش کے ہاں سے گزر ہوا، دہاں بہت سنتے داموں

ایک کتاب مل گئی، یہ مشہور فلسفی ابونصر فارابی کی تصنیف تھی، کتاب میں لیا اور مطالعہ کیا تو وہ تمام مسائل حل ہو گئے جن کے لئے میں بہت پریشان تھا، گویا شرح صدر ہو گیا۔ مجھے بے انہما خوشی ہوئی اور اس خوشی میں بہت کچھ خیریات بھی میں نے کی۔

### ایک واقعہ

میری شہرت اس عرصہ میں دور درستک پہنچ گئی تھی۔ اتفاق سے ان ہی دنوں سلطان نوح بن مصوص سامانی سخت بیمار ہو گیا، علاج کے سلسلے میں میرا بھی ذکر آیا، حیکمین نے بادشاہ کو مشورہ دیا کہ مجھے بھی بلوائے، چنانچہ میں بھی اطبا کی جماعت میں شریک ہو گیا اور علاج کرنے رکا۔ اللہ نے شفادی اور میں اب اس دربار میں شامل ہو گیا۔

بادشاہ کا کتب خانہ بہت بڑا اور قیمتی تھا، میں نے اس سے پورا پورا فائدہ اٹھایا اس وقت میری عمر اٹھاڑہ سال تھی۔ اس طریقہ جملہ علوم و فنون میں فراگت حاصل کر لی۔

### تصنیف و تالیف کا سلسلہ

میرے پڑوس میں ایک شخص عربی تھا۔ (علم عربی جاننے والا) اس نے مجھ سے درخواست کی کہ علم عربی پر ایک کتاب لکھو دوں۔ میں نے اس فن پر ایک کتاب لکھ کر اسے دے دی، بلکہ اسی کے نام پر منسوب بھی کر دی۔ میرے پڑوس میں ایک بہت بڑے فقیہ بھی رہتے تھے۔ انہوں نے بھی مجھ سے فرمایش کی اور کہا کہ میں ان کی کتابوں کی شرح لکھو دوں، چنانچہ میں نے "الحاصل والمعصول" کے نام سے میں جلد وہ میں ایک کتاب لکھ دی۔ ان بھی کے لئے علم اخلاق پر بھی ایک کتاب میں نے لکھی۔

میری عمر بائیس سال کی ہوئی تو والد صاحب کا انتقال ہو گیا، اور اب کچھ ایسے حالات پیش آئے کہ میری مالی حالت خراب ہو گئی۔ اب میں بخارا چھوڑنے پر آمادہ ہوا اور کمر کا نجح پہنچا۔ یہاں میرے لئے اتنا وظیفہ مقرر ہو گیا کہ مجھ جیسے شخص کے لئے کسی نہ کسے، طرح کافی ہو جاتا تھا۔

لیکن ضرورتوں نے بھے پھر سے پرہشان کیا اور یہاں سے بھی نکلتا پڑا، لگوتا پھرتا، میں شس الممال کے پاس جرجان پہنچا۔ لیکن شس الممال کو ایک جگہ میں شکست ہو گئی، اس لئے میں دستان چلا گیا، وہاں سخت بیمار ہو گیا، کچھ اچھا ہوا تو پھر جرجان آگیا۔

شیخ کی خود نوشت سوانح عمری سے یہ اقتباسات لئے گئے ہیں، اس سے شیخ کی زندگی کے تمام رُخ سامنے آ جاتے ہیں۔ شیخ کی بے مثال ذہانت اور اعلیٰ قابلیت کا بھی اندازہ ہو جاتا ہے، فصوصاً اس کا ملکی ذوق و شوق اور انتہائی محنت ہمازے نوجوانوں کے لئے شیخ راہ بن سکتی ہے۔

**اخلاق و عادات** شیخ نہایت عده اخلاق و عادات رکھتا تھا اور شریعت کا پابند تھا۔ وہ بہت مستقل مزاج اور جفا کش اور باقاعدہ آدمی تھا، وہ سنبھالہ اور بامروت تھا لیکن مضبوط ارادے رکھتا تھا، اسے علم و فن کی ایسی لگن تھی کہ رات رات بھر پڑھنے لکھنے میں لگا رہتا، ذرا آرام نہ کرتا نہ لگبراتا۔

کوئی مشکل وقت آن پڑتا یا کوئی مشکل مسئلہ سمجھدیں نہ ہا تو شیخ فوراً خدا کی طرف رجوع کرتا، دعا اور نماز میں مصروف ہو جاتا، یہاں تک کہ گوہر مقصود حاصل ہو جاتا، ایسے موقع پر انثر وہ جامع مسجد جا کر نہایت خشور و خضور کے ساتھ نمازیں پڑھتا تھا، انتہائی خوشی کے وقت بھی وہ ایسا ہی کرتا تھا۔

ابونصر فارابی کی کتاب جب اس نے بازار سے خریدی اور مطالعہ میں مصروف ہوا تو اس پر علم الہی کے اسرار و حقائق ملکشف ہوئے، سارے بیچیدہ مسائل حل ہو گئے، اسے انتہائی خوشی ہوئی اور شیخ خدا کے برتر کی طرف رجوع ہوا، وضور کو کے نکرانہ ادا کیا اور سدقہ و خیرات دیا۔ یہ طریقہ اس نے زندگی بھر جاری رکھا۔

شیخ خاموش طبع اور قناعت پسند آدمی تھا۔ حرص و طمع سے آزاد، امرا و ادر بادشا ہوں سے تعلق رکھتے ہوئے بھی اس نے اپنی سادی وضع نہ بدی، عیش و عشرت کا خونگر نہ ہوا اس نے کسی کی خوشنامدگی، ہمیشہ اپنے وقار کو قائم رکھا اور جاہے کچھ بھی ہوا بنے ملکی مثالیں ملکر دیا۔

مُورخین کہتے ہیں:

”شیخ ہی سب سے پہلا حکیم ہے جس نے ناعاب علم و فضل ہوتے ہوئے دیوار تباہی

سے خاص تعلق پیدا کیا، پر وقار برادر آخوند نبایا۔ ورنہ اس سے پہلے جتنے حکمار بگزراے ہیں وہ بالعموم دور پڑتے تھے ہاوسلاطین کے دربار سے تعلق رکھنا پنے لئے ننگ و عار سمجھتے تھے۔

**موت کے وقت صدقہ و خیرات** شیخ مرض الموت میں مبتلا ہوا اور صحت سے ایوس ہو گیا تو وہ ذرا نہ گھرا یا، چہرے سے سکون والٹیناں ظاہر ہو رہا تھا، اسے محسوس ہوا کہ اب موت کا وقت قریب آگیا ہے، تو سب سے پہلے غسل کر کے جسمانی ہمارت حاصل کی اور توبہ و استغفار میں مصروف ہو گیا۔ جو کچھ گھر میں مال دولت رکھتا تھا۔ سب فقراء اور حاجتمندوں میں تقسیم کر دیا، غلام آزاد گرفیا اور تلاوت قرآن پاک میں مشغول ہو گیا۔

**شیخ اب شب و روز تلاوت قرآن پاک** میں ہمہ وقت مصروف رہتا یا نمازیں پڑھتا، ہر تیرے دن وہ ایک قرآن ختم کرتا تھا، یہاں تک کہ اجل کا پیام آپ ہنچا، اس کے ہوش و حواس آخر تک قائم ہے اور وہ دنیا سے رخصت ہو گیا۔ إِنَّا لِنُنَزِّهُ عَنِ الْيَمَنِ رَاجِحُونَ

**شیخ کی وصیت:** شیخ شریعت کا نہایت یابند اور اپنے عقاید میں بختہ تھا، ہر حال میں دہ اللہ تعالیٰ سے رجوع کرتا تھا۔ وہ اپنے دوستوں کو بھی اچھے سشورے دیتا اور ان کا ہمیشہ خیال رکھتا تھا۔

شیخ نے اپنے خاص دوست سلطان ابوسعید بن ابی الخیر صوفی کے نام ایک وصیت نامہ لکھا تھا، یہ وصیت نامہ ٹبری اہمیت رکھتا ہے اور اس کے خیالات کا آئینہ ہے اور اس سے اس کے عزاج اور طبیعت کا صیغہ اندازہ بھی جو جاتا ہے۔

**وصیت نامہ بنام سلطان ابوسعید صوفی** اسے میرے عزیز دوست! یہ میری وصیت ہے اسے یاد رکھو! تم کو اُدال و آخر اپنے ذہن و خیال میں اللہ جل شانہ کو ہی رکھنا چاہیے۔ اور اس کی دیدار کا مرمرہ اپنی آنکھوں میں لگانا چاہیے۔ نماز میں اللہ تعالیٰ کے سامنے نہایت ادب سے کھڑے رہنا چاہیے۔

تم کو معلوم ہونا چاہیے کہ سب سے بہتر حرکت "نماز" ہے، اور سب سے زیادہ سکون اور اٹیناں بخشنے والا عمل "روزہ" ہے۔ سب سے زیادہ فائدہ بخش نیکی صدقہ ہے اور سب سے زیادہ رائیگاں کو شش "رمیگاری" ہے۔

اے دوست یاد رکھ! بحث و مباحثہ میں مشغول رہنے سے نفس کا زندگ دور نہیں ہو سکتا،  
بہترین عمل وہ ہے جو خلوص نیت سے کیا جائے، اور بہترین نیت وہ ہے جو صحیح علم سے پیدا ہو۔  
غذا صفات، سادہ اور صرف اتنی ہوئی جاہیئے کہ زندگی باقی رہے اور طبیعت کی اصلاح  
ہو؛ قواعد شرعیہ کی پابندی میں ذرا خلی نہ آنے پائے، جسمانی عبادت کا ہمیشہ پابند رہنا  
چاہئے۔”

**فن طب اور شیخ** شیخ نہایت ذہین و فہیم، مستقل هزارج اور محنت کا عادی تھا، اس  
حاصل کئے

انٹارہ سال کی عمر میں علوم و فنون کی مکمل تعلیم سے فارغ ہو چکا تھا، چند سال سیر و سیاحت  
میں بھی گزارے، اور پھر تصنیف و تالیف میں مشغول ہو گیا، اور یہ علمی مشغله زندگی بھر قائم رہا۔  
فن طب میں تو اسے فاصل لگاؤ تھا، اس فن کو اس نے بام عروج تک پہنچا دیا۔

علمی مشاغل کے ساتھ ساتھ شیخ پکھ دنوں سیاست کے کانٹوں میں بھی الجھا رہا۔ اور  
وزارت کے عظیم عہدے پر سفر اندر رہا۔ پارہا سیاسی طوفانوں میں گھر گیا، پادشاہوں کے ساتھ  
تجب انگریز اور خطرناک سفر بھی کرنے پڑے۔ لیکن ہر موقع پر اس کا علمی مشغله جاری رہا۔

شیخ مطابعے اور تصنیف و تالیف کے کاموں سے کبھی غافل نہ رہا۔ اس نے اپنی مشہور اور  
مستند تصنیف کتاب الاستفا اور کتاب المجاہۃ ایسے ہی ناموافق حالات میں لکھی۔

فن طب سے اسے طبعی لگاؤ تھا، وہ اس فن کو خلق اللہ کی خدمت کا بڑا ذریعہ سمجھتا تھا، اس  
لئے اپنی پوری ذہانت اور دلی توجہ سے کام لیتا تھا۔ وہ علاج کے نئے نئے ڈھنگ نکالتا نئے نئے  
نکھنے پیدا کرتا۔ مشاہدے اور تجربے سے کام لیتا۔ نتائج کی تحقیق کرنا اور صحیح صیغہ واقفیت حاصل  
کرتا تھا۔ لوگ اس کم عمری کے باوجود اس کی خداوت اور فابلیت کے تأمل ہو گئے تھے۔

**شیخ کی کرامت** بخارا کا فرمان روایہ نوح ابن مسعود رحمانی ساخت ہے پڑا، وہ ایک  
شیخ کی کرامت ایسے خطرناک مرض میں مبتلا ہو گیا کہ تمام قابل ترین اور تجربہ کار طبا،  
اس کے علاج میں ناکام رہے اور مدینیں کی حالت نازک سے نازک تر ہوئی۔

شیخ فن طب میں کمال پیدا کر چکا تھا، اور اب اس کے جانتے والوں کا بھی ایک حلقة  
قامم ہو گیا تھا اور شہرت کا دائرہ وسیع ہونا جا رہا تھا۔ اطباء کے حلقات میں بھی شیخ اجنبی تھا۔

امیر نوح کی حالت جب زیادہ نازک ہو گئی اور احباب کی جماعت کچھ سمجھنا سکی تو امیرے شیخ کا تذکرہ کر کے علاج اور مشوروں میں اسے بھی شریک کر لینے کی اجازت چاہی۔ چنانچہ شیخ بھی امیر کے علاج میں شریک ہو گیا۔

شیخ نے امیر کو خاص توجہ سے دیکھا اور اب اس کا علاج نئے ڈھنگ سے شروع کیا، شیخ کے طبقی مشورے اور تدبیریں نہایت مفید اور صحت بخش ثابت ہوئیں۔ مریض کی حالت سدھنی گئی، اور اللہ کے حکم سے امیر نوح کو کامل شفا ہو گئی۔ یہ شیخ کا طبقی معجزہ تھا۔ اس سے شیخ کی قدر و منزلت بہت پڑھ گئی اور اس کے ماننے والوں کا حلقة بہت دیسیع ہو گیا۔ امیر نے شیخ کو بڑی عزت اور احترام کے ساتھ اپنے خاص دربار پوں میں شامل کر لیا اور شیخ امیر کا ہم علیس وہم نشین بن گیا۔

امیر کا شاہی کتب خانہ حسن انتظام امیر نوح کا شاہی کتب خانہ بہت بڑا تھا۔ وہ ایک شاندار عمارت میں الگ تھا، اس کا انتظام اور انصرام بھی علاحدہ تھا، امیر کو علوم و فنون سے بڑی دل چھپی تھی۔ اس لئے کتب خانہ کے انتظام اور ترتیب پر خاص توجہ دیتا تھا۔

شیخ تو کتابوں کا عاشق تھا۔ اس نے امیر سے درخواست کی کہ اپنے خاص شاہی کتب خانے میں کتابوں کے مطالعے کی اسے اجازت دی جائے۔ امیر نوح نے بخوبی شیخ کو اجازت دیدی۔ شیخ نے شاہی کتب خانے کا معاونہ کیا۔ یہ مثال کتابوں کے ذخیرے اور حسن انتظام سے بہت متاثر ہوا۔

کتاب خانہ ایک دیسیع خوبصورت عمارت میں قائم ہوا تھا، بہت سے کمرے تھے۔ نہایت صاف سترے۔ ہر رضمون کے لئے الگ الگ کمرے مخصوص تھے۔ کتابیں میلے سے الماریوں میں رکھی ہوئی تھیں۔ ایک پورا مکرہ شعر و ادب کے لئے مخصوص تھا۔ ایک فن طب سے متعلق کتابوں کے لئے تھا۔

ایک کمرے میں علم فقہ سے متعلق کتابیں میلے سے رکھی تھیں۔ ایک کمرے میں علوم قرآن سے متعلق کتابیں ترتیب سے رکھی تھیں۔ ایک کمرہ فلسفہ و حکمت کا تھا، شیخ کتابوں کا اتنا بڑا ذخیرہ، صفائی اور حسن انتظام دیکھ کر حیران رہ گیا۔

شیخ نے بڑے ذوق و شوق سے پورے کتب خانے کی سیر کی۔ کتابوں کی ہفتیں دیکھیں۔

اس نے پورا کتب خانہ کھنگال ڈالا۔ وہ شب در دز مطالعے میں مصروف رہتا تھا۔ اپنے فاطری ذوق کے مطابق فلسفہ و حکمت کے کمرے میں وہ زیادہ وقت گزارتا تھا۔

اس نے قدیم حکمار کی کتابوں کی فہرستیں دیکھنی شروع کیں، ایسی ایسی کتابیں نظر آئیں جن کے نام بھی لوگ نہیں جانتے تھے۔ شیخ نے ٹڑی دل چپی اور کمال شوق سے ان سب کتابوں کو بغور پڑھنا شروع کیا۔ وہ شب در دز مطالعے میں مصروف رہتا، ہر چیز کتاب کو بار بار پڑھتا اور اس کے پورے پورے مضمون کو ذہن میں رکھ لیتا۔ اب اسے علم کی سچی روشنی آئی، دل کی آنکھیں جیسے تھیں گھل گئیں۔ اس کی آنکھوں کے سامنے سے جیسے پردے آٹھ گئے ملم کیا ہے اب اس نے جانا اور اہل علم کے مرتبے کو پہچانا۔

علم کی سچی طلب اور دیسیح مطالعے کے سبب وہ تمام علوم پر حادی ہو گیا، حالانکہ اس وقت اس کی عمر محل اٹھارہ سال تھی۔

**وسعت معلومات اور تصنیفی قابلیت** شیخ کا محافظہ نہایت قوی تھا۔ اس کی علمی صلاحیت اور تصنیفی قابلیت جبرت انگریز تھی، وہ ہمیشہ غور و فکر میں ڈوبا رہتا، اس کا دماغ علمی سائل میں ابھار رہتا، اہم سے اہم مضمون پر مطالعہ کئے بغیر، محض اپنی قابلیت اور قوت یادداشت سے مفہوم کو مرتب کرتا اور بے نکان لکھنا جاتا، اسے اپنے اوپر ٹرا اعتماد تھا، اس نے جو کچھ لکھتا وہ سمجھ کر لکھتا اور صحیح لکھتا۔ اپنی مشہور کتاب "کتاب الشفار" اس نے اسی طرح لکھی۔

بعض تصانیف کی روزانہ مقدار تحریر بھی جبرت انگریز تھی، کبھی کبھی وہ روزانہ پیاس اور اق (سو صفحہ) دن بھر میں لکھتا، ایسا معلوم ہوتا تھا کہ اس کے دماغ میں کتاب کا پورا پورا مضمون ترتیب کے ساتھ محفوظ ہے یا اسے الہام ہو رہا ہے۔

علم فلسفہ میں کتاب، السجاۃ جب اس نے لکھی تو اہل علم کی ایک جماعت نے شیخ کے بعض نظریات و خیالات پر اعتراض کئے، یہ اعتراضات ایک خط میں لکھ کر اس کے پاس بیجھ دیئے گئے، یہ طویل خط شیخ کے ایک دوست شیخ ابو القاسم کرمانی لا کے تھے۔ شیخ نے خط لیا، پڑھا اور پھر واپس کر کے اپنے مطالعہ میں مصروف ہو گیا۔ اس کے پاس لوگ جمع تھے۔ وہ لوگ باہم کرتے جاتے تھے اور شیخ نے تکلف اپنے مطالعہ میں مصروف رہتا تھا۔

عشمار کے بعد شیخ بیٹھا، نماز کے بعد مصلی ہی پر اس خط کے اختلافی سائل کا مکمل جواب

لکھنے بیٹھ گیا۔ وہ آدمی رات تک بے نکلف لکھتا رہا، اور بچاں اور راقی یعنی سو صفحات میں پوچھا جواب لکھ کر مصلتے کے نیچے رکھ دیا اور سورہ ہا۔

دوسرے دن صبح سورہ رے ہی شیخ ابوالقاسم کرمانی گئے تو دیکھا کہ شیخ مصلتے پر بے اور اور خط کا جواب ایک طرف رکھا ہوا ہے! کرمانی کو حیرت ہوئی اور جواب لے کر داپس چلے گئے۔ شیخ ابوالقاسم کرمانی نے شیخ کی غیر معمولی قابلیت علمی استعداد، دیانت اور زندگی کا ذکر ہر طبقے میں کیا اور تعجب کے ساتھ یہ فاقعہ سنایا کہ شیخ نے کس تابیت کے ساتھ مخفی ایک شب میں مصلتے پر بیٹھے بیٹھے مکمل اور سافی و کافی جواب لکھا! اس واقعہ سے شیخ کی شہرت اور عزت عام ہو گئی۔

شیخ کی تصنیفات کی ایک بڑی خصوصیت یہ ہے کہ ہر سلسلہ پر شیخ نے نئے نئے نکھتے پیدا کئے، اور نئے نئے زادیتے سے اس پر بحث کی۔ اس نے کسی نظریتے میں الگے لوگوں اور قدرت دیم و انسوروں کی روایتی پیریوں نہیں کی۔ بلکہ اپنی عقل و ذہانت سے اسے جانپنا اور پر کھا۔ نئے نئے نکھتے پیدا کئے، نئے نئے نظریات قائم کئے اور اس میں جدید معلومات کا اضافہ کیا۔ علم ہدیت جو مشکل ترین فن ہے۔ اس میں شیخ نے ایسے دینی مسائل بیان کئے جو تیریم ترین حکماء کے ذہن میں بھی نہ آئے ہوں گے۔

شیخ نے سب سے پہلے کتاب مجموع لکھی۔ یہ کتاب شعر و ادب اور صنایع و بدایع کے مضمون پر ہے مثل تصنیف ہے۔ اس کو ہم سایہ ابوالحسن عرضی کی فرمائش پر مرتب کیا۔ اس طرح حق دوستی اور حق صحبت ادا کیا، حالانکہ اس وقت اس کی عمر ایکس سال بھی تھی۔

شیخ کے ہم سایوں میں ایک عالم ابوالکبر ابراہیم خوارزمی تھے جو علم فقہ، علوم تفسیر اور تصنیف کے ساتھ ساتھ فاسخہ و حکمت کا بھی اچھا ذوق رکھتے تھے۔ شیخ سے ان کے بہت اچھے تعلقات تھے۔ ان کی فرمائش پر شیخ نے علم فلسفہ کے موضوع پر "الحاصل والمحصول" تقریباً بیس جلد دل میں لکھی، علم الاخلاق میں کتاب "البتر والاشم" مرتب کی۔

حرجان کے ایک عالم ابو محمد شیرازی نے جوفن حکمت سے دل چسپی رکھتے تھے اور شیخ کے بڑے قدر داں تھے۔ شیخ کے لئے اپنے بڑے دل میں ایک اچھا سار کان خرد کر شیخ کی نذر کیا۔ شیخ نے اس مکان میں قیام کیا اور درس و تدریس اور تصنیف و تایف کا سلسلہ جاری کر دیا۔ شیخ نے اپنی پڑوی اور ہمراں دوست کے لئے دو کتابیں لکھیں۔ کتاب المبدأ والمعاذ اور

کتاب ادار رصاو۔ ان کے علاوہ شیخ نے اس مکان میں بیٹھ کر اور بھی بہت سے علمی اور تصنیفی کام کئے۔  
**شیخ کی چند خصوصیات** شیخ بعلی سینا مجدد فن حق اور جامع شخصیت رکھتا تھا،  
 علم طب کو اس نے مکمل کیا، ہم یہاں اس کی چند خاص باتیں بیان کرتے ہیں۔

فن طب کے ہر موضوع پر اس کے خیالات و نظریات بنیادی حثیت رکھتے ہیں۔

شیخ پہلا شخص ہے جس نے فن طب میں علم النفس (سائی کاؤنسلی PSYCHOLOGY) کو داخل کیا۔ وہ بیان کرتا ہے، تمام نفسیاتی حالات جیسے خوشی اور غم، غصہ اور غضب، افسوس اور تردود اور دوسرے احساسات، ان سب کا تعلق تلب کی ساخت سے ہے۔ خون کے اقسام اور دوسرے رطوبات بدنیہ کا ان میں بہت دخل ہے۔

شیخ کہتا ہے: "السان اپنے جملہ نفسیاتی صفات مثلاً رشک و حسد، کینہ اور عدداد، بہادری اور بزدگی، بخشن اور فیاضی، فکر و غصب، ان جملہ صفات پر طبقی تداہیر کے ذریعے قابو پاسکتا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ شیخ تنہا شخص ہے جس نے ایسے لمحے پیدا کئے اور اس طرف توجہ کی۔ شیخ سے پہلے تقدیم کی کتابیں ایسے مظاہیں سے خالی ہوتی تھیں۔"

شیخ زندگی اور حیات کے بارے میں اپنے نظریات بیوں بیان کرتا ہے،

نظام کائنات حیات اور زندگی سنہ قبول کرنے والے اجسام کی تعداد بہت کم ہے، اور اس کے مقابل میں حیات قبول کرنے والے اجسام کی تعداد بہت زیادہ ہے۔

شیخ کہتا ہے:

"اس عالم میں جو حیات قبول ہیں گرتے وہ عناصر اریو ہیں"۔

شیخ پہلا شخص ہے جو مزاج کی حقیقت بیان کرتا ہے اور واضح تعریف کرتا ہے۔ وہ کہتا ہے،

مزاج حقیقت میں اضداد کے مابین ایک درمیانی کیفیت کا نام ہے، اور درمیانی کیفیت میں کوئی ضد نہیں ہوتی۔ اور یہ مزاجی کیفیت جس قدر اعتدال کی طرف مائل ہوتی جاتی ہے، اسی قدر زیادہ مرکب میں حیات قبول کرنے کی صلاحیت بدرجہ کمال پیدا ہو جاتی ہے جس کا نام "حیات ناطقیہ" ہے، جو حیات سماوی کے بالکل مشابہ ہے۔ مگر یہ صلاحیت واستعداد درج

انسانی میں پیدا ہو سکتی ہے جو مثل اجرام فلکی کے ایک جو ہر دن باری ہے۔

فرحت و غم، خوف و خوب وغیرہ، روح قلبی کے مخصوص تاثرات و انفعالات ہیں۔ شیخ کہتا ہے، لیکن ہم دیکھتے ہیں کہ مختلف افراد و اشخاص میں یہ تاثرات و انفعالات اپنے مشتمل و ضعف کے لحاظ سے مختلف ہوتے ہیں۔ اس کا سبب جو ہر منفصل یعنی روح قلبی کی استعداد ہوتی ہے ہر شخص میں ان تاثرات کی قوت موجود ہے۔ لیکن بعض میں کسی تاثر کے قبول کر لینے کی زیادہ استعداد ہوتی ہے اور بعض میں کم۔

روح انسانی جس کا مرکز قلب ہے، اس میں دو قسمیں بظاہر پائی جاتی ہیں "وقت" اور "استعداد"، ان دونوں میں ایک لطیف سافر ہے، "وقت" سب میں یکساں ہوتی ہے لیکن استعداد میں کمی اور زیادتی ہو جاتی ہے۔

مثلًا، کسی انسان میں دو صندیں مثلاً رونا اور مہنسنا کی قوت تو یکساں ہوتی ہے۔ "وقت" میں فرق نہیں ہوتا۔ مگر حالت خوشی کو قبول کر لینے یا حالت فم کو قبول کر لینے کی استعداد کسی میں کم ہوتی ہے کسی میں زیادہ۔

شیخ کہتا ہے: فرحت اور خوشی "الذات" کی ایک قسم ہے، "الذات" حصول اور اک کا نام ہے۔ یعنی دوسرے میں کسی مناسب صورت کمالیہ کا حاصل ہونا، اور اس قوت کا اس کو احساس و ادر اک کرنالذات ہے۔

اچھی خوشی کا احساس کر لینا قوت شامہ کی الذات ہے۔ اچھے تر نم کا ادر اک کر لینا قوت مامعده کی الذات ہے۔ اچھی صورت کا احساس قوت باصرہ کی الذات ہے کبھی مناسب و معتدل کیفیت کو جھوک محسوس کر لینا قوت لامسہ کی الذات ہے وغیرہ وغیرہ۔

خاصیت کیا ہے؟ عام طور پر عکار خاصیت اور طبیعت کو ایک ہی قرار دے کر صرف طبیعت کا لفظ استعمال کرتے ہیں؛ مثلًا آگ کی طبیعت گرم و خشک ہے، پانی کی طبیعت سرد و تر ہے۔ ہوا کی طبیعت گرم و تر ہے۔ مٹی کی طبیعت سرد و خشک ہے وغیرہ وغیرہ۔

شیخ کہتا ہے، بظاہر خاصیت بھی طبیعت کے علاوہ کوئی جیز نہیں۔

طبیعت کی تعریف شیخ یوں کرتا ہے: جس چیز کی وہ طبیعت ہے۔ اس کی حرکت و سکون بالذات مبدأ (علت یعنی سبب) ہوتی ہے۔ اور اس چیز کے تمام افعال خاصیت ہی کہے جاتے ہیں۔ درحقیقت دونوں میں بہت لطیف سافر ہے۔ یعنی یوں سمجھ لیجئے کہ طبیعت عام ہے اور

خاصیت خاص ہے۔ دلوں میں عام و فاسد کی نسبت ہے۔

**اعضا کے جسم کی تحقیق** شیخ علم الاعضاء میں منفرد حیثیت رکھتا ہے، آج بھی کوئی محقق اس کے درجے کو نہیں پہنچ سکا۔

اعضا کے جسم کو وہ دو گروہوں میں تقسیم کرتا ہے۔ اعضا کے منفردہ اور اعضا کے مرکبہ پھر وہ اعضاء کے منفردہ کو مندرجہ ذیل گروہوں میں تقسیم کرتا ہے:-

(۱) عظم (۲) عضروف (۳) عصب (۴) اوتار (۵) رباطات

(۶) شرائین (۷) اوراد (۸) اغشیہ (۹) لحم (۱۰) شحم

آج اس نے دور میں بھی اعضا کے جسم کی یہ تقسیم اور گردہ بندی اسی شیخ کے اصول کے مطابق کی جاتی ہے اور آج بھی تفصیلات اسی شیخ کے تابے ہوئے مانیتے پر کرتے ہیں۔

**شیخ کی خصوصیات** میں ایک یہ بھی ہے کہ اس نے داؤں سے بہت کثریٰ نفیاقی علاج مریضوں کا نفیاقی علاج بھی کیا۔ اور اس طریق علاج کا دادہ در

ماہر تھا۔ یہاں چند ایسے واقعات درج کئے جاتے ہیں۔

شیخ گرگان میں طبابت کر رہا تھا، خواص اور حمام فائدہ اٹھارے تھے۔ اتفاقاً شاہ گرگان امیر قابوس کا ایک بجا بجا بیمار پڑا۔ امیر قابوس نے اچھے اچھے المباکر بلایا۔ مگر کوئی بھی مرض کی صحیح تشخیص نہ کر سکا اور کسی کے علاج سے فائدہ نہ ہوا۔

مریض کی عجیب حالت تھی، نہ منہ سے وہ کچھ بولتا تھا نہ بتاتا تھا، ہمہ وقت خاموش ٹڑا رہتا تھا۔ کیا مرض ہے کوئی پہچان نہ سکتا تھا۔

ماہر اور برا نے المباجب تھک گئے تو امیر گرگان نے شیخ کو یاد کیا۔ شیخ بلا کئے گئے۔ شیخ نے مریض کو دیکھا۔ نبض پر با تھر رکھا اور سوچ میں ٹیڑا گیا۔ ذرا دیر بعد شیخ نے امیر سے کہا، کسی ایسے شخص کو بلا یا جائے جو اس شہر گرگان کے سب گھلی کوچوں سے واقف اور آگاہ ہو۔ ذرا دیر میں امیر نے ایک ایسے شخص کو حاضر کیا۔

شیخ نے اس شخص سے پوچھا اور کہا اس شہر کے تمام گھلی کوچوں کے نام ایک ایک کر کے تائیے۔ اب شیخ نے مریض کی نبض پر با تھر رکھا اور وہ شخص گھلی کوچوں کے نام ٹھیک ٹھیک کر کے لگا۔ شیخ کا با تھر نبض پر اور آنکھیں اس کے چہرے پر تھیں اور اوہ صر ادھر کی باتیں کرتا جا رہا تھا۔ وہ شخص نام بولتا جا رہا تھا۔ ایک خاص محلہ کا نام آیا تو شیخ نے نبض میں یک ایک

بجیب حرکت محسوس کی۔ مریض کے چہرے کا رنگ بھی بدل گیا، شیخ ادھر ادھر کی باتیں کرنے لگا۔  
شیخ پھیر گیا، اس نے ٹپے الہیان سے کہا: اے امیر! ایک ایسے شخص کو متلا یا جائے جو نہ لال  
محلے کے ہر گھر سے داقف ہو اور وہ سب مکانوں کے نام بتا سکے!  
ذرادیر میں امیر نے ایک ایسے شخص کو حاضر کیا۔

شیخ نے ادھر ادھر کی کچھ باتیں کرنے کے بعد، مریض کی بیض پر ہاتھ رکھا اور غور کرنے  
لگا۔ بھرا س شخص سے دریافت کیا کہ فلاں محلے میں کن کن صاحبان کے مکانات ہیں؟ وہ شخص  
بتانے لگا، یہاں تک کہ ایک مکان کا نام آیا تو بیض میں پھر غیر معمولی حرکت پیدا ہوئی۔ شیخ ناوش  
غور میں پڑ گیا۔ لیکن کچھ کہا نہیں اور ادھر ادھر کی باتیں کر کے امیر سے بولا: اب ایک ایسے  
شخص کو بلدا یا جائے جو مکانات میں رہنے والوں کے نام بتا سکے۔

امیر نے ذرادر میں ایک ایسے داقف کا رو بلوایا۔ شیخ نے کچھ ویر مختلف قسم کی باتیں کرنے  
کے بعد اس شخص سے دریافت کیا: فلاں مکان میں کون رہتا ہے؟ فلاں مکان میں کون رہتا  
ہے؟ شیخ مکانات کے نام بیان کرتا جاتا تھا اور وہ شخص ان ملکیتوں کے نام بتاتا جاتا تھا۔  
یہاں تک کہ ایک نام آیا تو بیض میں پھر غیر معمولی حرکت پیدا ہوئی۔

شیخ پھیر گیا اور مخموری دیر سوچ میں رہا۔ اب وہ الہیان سے اٹھ کر ایک خاص کمرے  
میں جا بیٹھا اور اپنی تشخیص امیر سے بیان کرنے لگا! شیخ نے امیر سے کہا: یہ نوجوان عشق کے  
مرض میں متلا ہے۔ اس پھر میں فلاں محلہ ہے۔ اس محلے میں فلاں نام کا گھر ہے، اس گھر میں فلاں  
صاحب رہتے ہیں۔ ان رہنے والوں میں ایک خاتون اس نام کی ہیں۔

اسے امیر اس مریض کا علاج لبس بھی ہے کہ اس کی شادی اس کی محبوبہ سے کروادی جائے۔  
امیر نے سارے معاملے کی تحقیق کرائی اور بات صحیح نکلی۔ امیر اور سارے لوگ جیران رہ گئے۔  
کتنا بآکال طبیب ہے اور کتنا بڑا بناض ہے۔

شیخ کے خاص شاگردوں میں ایک ابو عبید تھے جنہوں نے شیخ سے بہت کچھ حاصل  
کیا اور شیخ کی خدمت بھی بہت کی، اس واقعہ کو ابو عبید نے اپنی کتاب میں لکھا ہے۔

دوسرے قدر داں عروضی سر قندی تھے، انہوں نے بھی اپنی کتاب میں ایک خاص واقعہ  
کا ذکر کیا ہے۔ عروضی سر قندی لکھتے ہیں:

خاندان آل بویہ کا ایک شہزادہ مالینگولیا میں متلا ہو گیا۔ اس شہزادے کی یہ حالت تھی کہ

وہ اپنے کوبیل سمجھنے لگا وہ بیل کی طرح ٹکارتا اور "ہاں ہاں کرتا ہے" وہ بیل کھاتا پیتا بھی نہ تھا۔ خاندان کے سب لوگ متھر اور پریشان تھے۔ تشخیص تو ہو گئی مگر داپلانے کی ساری تدبیریں بیکار جاتی تھیں۔

مریض ہاں ہاں بولتا اور بس یہی کہتا مجھے ذبح کرو! مجھے ذبح کرو!

بادشاہ علاوہ الدله بہت متغیر ہو گیا۔ آخر کیا کیا جائے! بادشاہ کا وزیر بالتدبر خواجہ ابو علی ہوشیار اور سمجھدار تھا۔ اس نے بادشاہ سے اجازت لے کر شیخ کو بلایا۔ شیخ نے آکر مریض کے سب حالات سننے، مریض کو دیکھا۔ اور غور و فکر کرنے کے بعد بادشاہ سے کہا، جو کچھ میں کہوں اس پر عمل کیا جائے اور فرالپس و پیش نہ کیا جائے۔

شیخ نے کہا: اب شہزادے سے کہئے: تمہیں ذبح کرنے کے لئے قصاص آگیا ہے!

شہزادہ خوشی خوشی ذبح ہونے کے لئے تیار ہو گیا، اور ٹکارتا اٹھا۔

شیخ نے اپنے دس اخیوں سے اس کے ہاتھ پاؤں بندھوادئے اور پھر قصابوں کی طرح چھری پر چھری رگڑ کر آگے ٹڑھا اور شہزادے کے سینے پر ٹڑھ کر ذبح کرنے کے اندازیں بنیجے گیا۔ پھر شہزادے کے بدن کو ٹھوٹلا، اور ہر کوہر المٹ کر دیکھا۔ اور شیخ نے کہا، یہ بیل لاغر بہت ہے۔ ہم ایسے لاغر بیل کو ذبح کر کے کیا کریں گے۔ اسے پہلے خو، وہ جب فربہ ہو جائے تو آکر ذبح کر دیں گے۔

مریض شہزادہ سب ستارہ اسے یقین ہو گیا کہ خوب کھایی کر جب دہ فربہ ہو جائے گا۔ اس وقت ذبح کر دیا جانا یقینی ہے۔ شہزادے کے ہاتھ پاؤں کھول دیئے گئے۔ شہزادے نے آزاد ہو کر خوب کھانا پینا شروع کیا۔ دو ایکس سمجھی ٹڑے ثوہر سے استعمال کرنے لگا۔ آہستہ آہستہ یہ ہوا کہ اس کا مرض جاتا رہا اور صیحہ المراج باہوش دھواں شہزادہ بن گیا۔ شیخ کے اس طریق ملارج پر لوگوں نے تعجب بھی کیا اور اظہار مسترد بھی۔

ڈاکٹر ادر انگریزی دو اکوں کے مدد اح طب یونانی کو قردن دستی کی ایک القانون کے تراجم فرسودہ اور بیکار یادگار بتلاتے ہیں اور اس طرف قطعی توجہ نہیں کرتے، وہ کہتے ہیں کہ زمانہ بہت آگے بلڑھ گیا، اب اس فن طب کی ضرورت نہیں۔ یہ فن طب نے کے ساتھ نہیں چل سکتا، اس لئے اس پر روپیہ بر باد نہیں کرنا ہنسیں کرنا چاہئے۔

ڈاکٹر کہم بردن گردام ڈی نے ۱۹۳۶ء میں القانون کا ترجمہ انگریزی زبان میں مشائع کیا۔

موسون نے القانون کا ترجمہ کر کے اسے اگر یزی زبان میں شائع کرنے کے چند خاص اسباب بیان کئے ہیں، ان اسباب سے شیخ کی خصوصی استعداد اور اس کی اس فن میں نایاب خصوصیت ظاہر ہوتی ہے۔ ڈاکٹر یغمہ درد لکھتا ہے۔

شیخ بولی سینا (SULTAN) کی مشہور کتاب القانون کو ترجمہ کے لئے منتخب کرنے کا مقصد یہ نہیں ہے کہ مجھے یہاں ایک مشہور مصنف کی دکالت کرنی ہے بلکہ کچھ خاص اسباب ہیں جن کے مدنظر میں نے اس کتاب کو منتخب کیا۔ پہلی وجہ یہ ہے کہ شیخ کا فضل وکال فن طب میں ستم ہے۔

دوسری وجہ یہ ہے کہ قرون وسطیٰ کی تصنیف میں شیخ کا اثر و نفوذ بہت زیاد ہے۔ تیسرا وجہ یہ ہے کہ شیخ کا طرز یا ناقابل بیان حد تک دل فریب، انہیں اوسکو کرنے ہے۔ مگر ان اسباب کے علاوہ سب سے بڑا سبب یہ ہے کہ شیخ کا موضوع بلند ہے وہ طبیعت انسانی کا ایک ایسا تصور ہے جو خاص اہمیت رکھتا ہے اور درحقیقت تھام سن (THOMAS) کے تصور کے ماثل ہے۔

زمانہ حال میں خصوصیت کے ساتھ متکلمانہ طب جدید نے اس موضوع پر زور دیا، اور اس کو خصوصیت سے ترقی دی ہے جس کا مقصد ایسے اسباب صحت کو معلوم کرنا ہے جو ان اسباب سے زیادہ میں ہیں۔ اس سے مرض کی صحیح تحقیق و تخلیق ہے لیکن جرائم اور اس کے مبنی انسانی نظریات نے صرف سطحی اسباب بیان کئے ہیں۔ حقیقت ظاہر کرنے سے یہ قادر ہے۔

ڈسی بورڈ لکھتا ہے: یورپ میں شیخ کو ساحر یا جادوگر سمجھا جاتا تھا۔

**علمی خدمات اور طبقی کارنامے** شیخ صین بولی سینا اپنے زمانے کا بہت بڑا محقق، مفکر اور زندگی سمجھی تو وہ وزارت عظمی کے بلند ترین عہدے پر فائز نظر آتا ہے اور کبھی غربت میں جان کے خون سے جنگلوں کی فاک پھانتا بھرتا ہے۔ لیکن رنج ہو یا راحت، سفر ہو یا حضر آرام ہو یا تخلیف اس نے ان حالات سے تاثر قبول نہ کیا اور کسی حالت میں بھی کار خانہ قدرت کے عجائب کے بارے میں تدبیر و تفکر، مشابہہ و تحقیق، نیز تصنیف و تالیف سے وہ غافل نہ رہا۔ یہ شیخ ہی کی کرامت سمجھی کہ حکومت کے ایوان میں، قید خانے کی کوٹھری میں، اگر ہیں اور

صریح رہنگر اس کا علمی ذوق و شوق تازہ اور یکسان قائم رہا اور اس کا ذہن و دماغ صحیح طور پر کام کرتا رہا، کبھی وہ اپنے ناساعد حالات سے مایوس ہنہیں ہوا، نہ درانہ گھبرا یا، ہر جگہ اور ہر موقع پر وہ علمی مسائل پر غور کرتا رہا۔ وہ اکثر مغض اپنی یادداشت سے متواترا درجے تکان لکھتا رہا۔

شیخ کی حیثیت جامع سعی، ہر علم و فن پر اس کی کتابیں ہیں اور نہایت بلند درجہ رکھتی ہیں، علوم عقلی، فلسفہ، سائنس، علم طب، علوم فقہ، شعرو ادب، مرض ہر موضوع پر اس کے خیالات نظر بات اس نے دور میں آج بھی اہمیت رکھتے ہیں۔

شیخ کی یوں توبہ کتابیں نادر خیالات و نظریات کی حاصل ہیں، لیکن جن کتابوں نے اسے خاص اہمیت دی اور سائنس افول کی صفت اول میں اسے لابھا یا، ان میں یہ دو کتابیں خصوصیت سے قابل ذکر ہیں، العناون اور کتاب الشفاء۔

کتاب الشفاء میں فلسفہ و حکمت پر سیر حاصل بحث ہے۔ علم کیمیا پر مشاہداتی اور تجرباتی خیالات اور نظریات بیان کئے ہیں۔ فن موسیقی سے بھی بحث کی گئی ہے، علم ریاضی اور علم حیاتیات یعنی بیانوجی ۱۵۰۵ھ پر بھی گھرے اور تحقیقی مضمایں ہیں۔

علم طبیعت میں شیخ کی دریافتیں نہایت اہم ہیں۔ اس نے علم طبیعت (۱۵۰۵ھ) میں حرکت، قوت، خلار و شنی اور حرارت جیسے اہم مضامین پر گھرے تحقیقی کام کئے ہیں اور دنیا کے سامنے اپنانہ نظر پر پیش کیا ہے۔

شیخ نے تجربے اور تحقیق سے ثابت کیا ہے کہ روشنی ایسے روشن ذرات ہیں جو نور افشاں جسم سے نکلتے ہیں۔ شیخ نے روشنی کے مسئلہ میں ابن الهیثم کے نظریات کو تسلیم کرتے ہوئے اس پر کچھ اضافہ کیا ہے۔

روشنی کی ایک رفتار ہے روشی کے مسئلہ میں شیخ ثابت کرتا ہے کہ روشنی کے ذرات رفتار ہوتی ہے، اس لئے شیخ سب سے پہلا سائنسدان ہے جس نے روشنی کی رفتار کو ثابت کیا اور رفتار کا نظر پر پیش کیا، اس کی یہ دریافت آج بھی مستند ہے۔

شیخ کو علم ریاضی سے بھی دلچسپی تھی، چنانچہ علم ساخت میں وہ ورنہ سیر پیما نے کاموں جد ایسے طریقے جاتا تھا کہ جھوٹی سے جھوٹی چیز کو وہ صحت کے ساتھ

ناب لے۔ اس لئے کہا جاتا ہے کہ شیخ ایسے نازک ترین پیانے کا موجود ہے جسے دریں ہے VERNE ۱۸۵۹  
کہتے ہیں۔

**لکھیاگری میں شیخ کاظمیہ** کیمیا کے بارے میں شیخ کے خیالات اپنے معاصرین اور  
پارہ، تانیہ، چاندی یا کسی اور دھات کو کیمیا وی عمل سے کوئی شخص سونے میں تبدیل نہیں کر سکتا۔  
جو لوگ دعویٰ کرتے ہیں وہ غلطی پڑھیں اور شبہ دے باز ہیں۔ ہاں یہ ہو سکتا ہے کہ وہ اپنی تدبیر  
محنت اور کاوش سے کوئی ایسی چیز ناٹیتے ہیں جس پر سونے کا گمان ہوتا ہے لیکن وہ اصل  
سونا نہیں ہوتا۔

اس قدیم زمانے میں رائے عامہ سے ہٹ کر ایسے صحیح خیالات کا اظہار بے شبہ شیخ  
کی صحت فکر کی دلیل ہے۔

**علم تشريح الاعضاء اور منافع الاعضاء** شیخ فن طب میں امام کی حیثیت رکھتا  
ہے، علم تشريح الاعضاء اور منافع الاعضاً  
(PHYSIOLOGIA MEDICA) نیز علم العلاج (MATERIA MEDICA) میں اس کے انکشافات اور نظریات  
آج بھی مستند سمجھے جاتے ہیں۔

شمار کے بعد "القانون" شیخ کی دوسری اہم کتاب ہے۔ اس میں دس لاکھ الفاظ میں  
او، پانچ جلدیں میں ہیں۔ یعنی مفہید ترین اور قابل فخر تصنیف صحیح معنوں میں علم تشريح الاعضاً  
منافع الاعضاء اور علم العلاج کا ایک مکمل ترین انانی کلوبیڈ یا ہے۔

القانون کی پہلی جلد میں شیخ نے ان ان جسم کے جلد اعضا اور نازک سے نازک حصوں  
کی مکمل تفصیل و تشریح بیان کی ہے۔ ان کے کام اور فوائد بیان کئے ہیں۔ اس لحاظ سے یہ  
جلد تشريح الاعضاء اور منافع الاعضاء بہ مشتمل ہے۔

القانون کی دوسری جلد میں تمام مفرد ادویہ اور جڑی بوٹیوں کو ترتیب سے لکھا ہے ان  
کے خواص اور اثرات بیان کئے ہیں۔ شیخ نے اپنے مشاہدات اور تجربات بتائے ہیں گویا  
جلد کتاب المفردات ہے۔

تیسرا اور پچھی جلدیں میں ان ان امراض پر بحث ہے۔ مختلف بیماریوں کو تفصیل سے  
بیان کیا ہے۔ اسباب اور علامات بتائے ہیں۔ — نظری اور عملی مسلم العلاج۔

) کے سلسلے میں یہ جلدیں ہنایت دیسخ اور مستند معلومات پر مکمل حادی ہیں۔

القانون کی پانچویں جلد القرا بادین ہے جو مختلف بیماریوں کے لئے مجرب دواؤں اور سخون کا مستند جمیع (PRESCRIPTION BOOK) ہے۔

فن طب میں القانون مکمل ترین اور مستند ترین کتاب سمجھی جاتی ہے۔ شیخ نے اس میں جملہ معلومات، مشابہات اور تجربات جمع کر دئے ہیں، ان کے اثرات اور خواص معلوم کئے ہیں نقش و نقصان کی تحقیق کی ہے، دواؤں کے اثرات اور خواص کے درجے قائم کئے ہیں اور اس جلد کو مکمل طور پر مرتب کیا ہے۔

علم الامراض میں شیخ نے بڑی تحقیق کے کام پیا ہے اور اس میں دیسخ اخافنے کے ہیں۔ مختلف قسم کی بیماریوں اور امراض پر اس کے گھرے تحقیقی کام بڑی اہمیت رکھتے ہیں، اس نے جسمانی امراض کی جلد قسمیں بنائی ہیں، امراض کے اسباب و علامات بیان کئے ہیں، اس نے امراض کی صحیح تشخیص کے صول اور ضابطے مقرر اور معین کئے ہیں، اور کتاب میں سب باتیں جمع کر دی ہیں۔

شیخ نے علم الامراض والعلاج بروج دیسخ تجربے کئے اور اہم معلومات حاصل کی ہیں۔ شیخ نے گویا ایک دہم مضمون کی صورت میں اسے پیش کر کے ایک مستقل فن کا درجہ دیدیا ہے۔ شیخ کی کتابیں یورپ میں یورپ کے ہاتھ رکھا تو ان کی آنکھیں کھل گئیں یورپ اپنے اس دور میں جہالت سے نکلنے کی کوشش کر رہا تھا۔ اس یہاں انفرادی طور پر اس علمی خزانے سے فائدہ اٹھانے کی تدبیریں کرنے لگا۔ علمائے یورپ نے شیخ کی بڑی قدر کی، شیخ کی کتابوں کو اپنی زبان میں منتقل کر کے پورے یورپ کو فائدہ پہنچانے کی کوشش کی، فن طب میں شیخ کی مشہور کتاب "القانون" یورپ کے میڈیکل کالجوں میں صدیوں داخل نصاب رہی۔

القانون کی اہمیت اور اندازہ اس سے ہو سکتا ہے کہ پندرہویں صدی میں یہ کتاب سو بار اور سو ہویں صدی میں بیس رتبہ چھپی لاطینی زبان میں اس کتاب کے ترجیح شائع ہوئے۔

الفالون کا وہ حصہ جو آنکھ کے امراض اور علاج میں ہے، اس کا ترجمہ ڈاکٹر لیپر نے جرمن زبان میں کر کے شائع کیا۔

فرانچزبان میں بھی اس کی کتابوں کے ترجمے شائع ہوئے۔

کتاب الشفا و فلسفہ و حکمت اور علم طبیعتاں میں شیخ کی مشہور کتاب ہے۔ ڈاکٹر ہورٹن نے کتاب الشفا کا ترجمہ جرمن زبان میں کر کے مع شرح چھاپ کر شائع کیا۔ ڈاکٹر گلیوم اوفرنی نے شفا کی کتاب النفس کا ترجمہ لاطینی میں کیا، شیخ کی تقریباً سب کتابوں کے ترجمے یورپ میں ہو گئے تھے۔

الغرض شیخ کی قدر و منزلت یورپ نے کی اور وہ مجبور بھی تھا۔ آٹھ موسال تک شیخ کی کتابیں یورپ کے میڈیکل کالجوں میں پڑھائی جاتی رہیں۔

ہر فن میں شیخ کے انکشافات اور نظریات بنیادی چیزیں رکھتے تھے۔

آج اس نئے دور میں علم طب بہت ترقی کر گیا ہے۔ نئے نئے انکشافات ہو رہے ہیں۔ نئی نئی کتابیں شائع ہو رہی ہیں۔ نئے نئے میڈیکل کالج قائم ہو رہے ہیں، امراض بھی نئے پیدا ہو رہے ہیں۔ علاج کے نئے نئے طریقے بھی سامنے آ رہے ہیں، لیکن یہ سب کام اسی دائرے میں ہو رہا ہے، جس کو شیخ نے قائم کیا اور بنیاد دی ہے جس پر شیخ نے القاون کی بنیاد رکھی تھی۔

شیخ بولی سینا کی عظمت کا ثبوت اس سے ہڑھ کر اور کیا ہو سکتا ہے۔

**شیخ کی تفصیفات** شیخ جامع شخصیت کا مالک تھا، ہر موضوع پر اس کی کتابیں ہیں، ان کی تعداد سو سے زیادہ ہے، لیکن بہاء اللہ اس کی صرف مشہور ترین کتابوں کی ایک مختصر سی فہرست دی جاتی ہے۔

- ۱۔ کتاب المجموع ایک جلد شعر و شاعری اور علم عروض میں ہے
- ۲۔ کتاب الیاصل والمحصول ۲ جلدیں اس میں فقہ، تصوف، تفسیر، قرآن کے مذاہیں ہیں
- ۳۔ کتاب الہۃ والاثم ۲ فن اخلاق میں عمدہ کتاب ہے
- ۴۔ کتاب انسفار ۱۸ فلسفہ، علم ریاضی، کہیا، علم حیاتیات میں
- ۵۔ کتاب الفالون ۱۳ فن طب اور تشریع الاجسام میں بنیادی کتاب ہے۔

- ١٧٨
- |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۔ کتاب الرصداء الکتبیہ<br>۲۔ کتاب الانصاف<br>۳۔ کتاب المباغة<br>۴۔ کتاب الہدایہ<br>۵۔ کتاب الاشارات والمبہات<br>۶۔ کتاب المختصر الادویہ<br>۷۔ کتاب وانش مایہ علائی<br>۸۔ کتاب القویونج<br>۹۔ سان العرب<br>۱۰۔ کتاب الادویۃ القلبیہ<br>۱۱۔ کتاب الموجز الکبیر<br>۱۲۔ نقص الحکمة المشرقیہ<br>۱۳۔ کتاب بیان عکوس ذوات البهتہ<br>۱۴۔ کتاب المعاو<br>۱۵۔ کتاب المیدا و المعاو<br>۱۶۔ کتاب المباحثات<br>۱۷۔ کتاب علی الافتاذن<br>۱۸۔ مقالہ فی آلة رصدیہ<br>۱۹۔ المونت باشعر<br>۲۰۔ رسالت فی مخاریج الحروف<br>۲۱۔ مقالات فی الاجرام السماویہ<br>۲۲۔ مقالات فی اقسام الحکمة والعلوم<br>۲۳۔ تعلییق مسایل جنین فی الطب<br>۲۴۔ قوانین و معابریات طبیہ<br>۲۵۔ رسالہ فی الفوی الرنسانیۃ دادوا کا نتها | ۱۔ اجلد علم فقہ میں<br>۲۔ جلدیں علم فقہ میں<br>۳۔ جلد فن طب میں شیخ کی آخری اور بہترین کتاب<br>۴۔ جلد مرض قولیج کی تحقیق اور علاج<br>۵۔ جلدیں فن لغت میں<br>۶۔ جلد مرض قلب اور اس کا علاج<br>۷۔ جلد علم منطق میں<br>۸۔ جلد سوال و جواب کی شکل میں<br>۹۔ جلدیں آلات رصد سے متعلق مکمل مضمون<br>۱۰۔ حروف کے مخارج سے متعلق<br>۱۱۔ عجائب فلک سے متعلق<br>۱۲۔ پیٹ میں بچہ سے متعلق معلومات<br>۱۳۔ علاج اور دروازے متعلق معلومات |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

شیخ کی کتابوں اور جھوٹے جھوٹے رسالوں اور مضامین کی تعداد بہت زیادہ ہے۔

**شیخ کے دیگر کام** تقویم کی اصلاح، تقویم یعنی جنڑیوں میں فرق تھا، ایک رات علاؤ الدوّه افوبیس تیار کی گئی تھیں ان میں غلطیاں ہیں۔ علاؤ الدوّه نے شیخ سے کہا کہ متاروں کے ذریعے نئے سرے سے تحقیق کر کے صحیح تقویم تیار کرے، علاؤ الدوّه نے جملہ سامان اور ضرورت کی چیزیں ہبیتاً کر دیں۔

شیخ نے یہ کام شروع کیا، اس سلسلہ میں نئے نئے امکناں کئے اور آٹھ سال میں تقویم کا یہ کام مکمل ہوا۔

**فن لغت** : شیخ کی طبیعت کا سیلان علوم حکیمیہ اور فلسفہ کی طرف زیادہ رہا۔ علم ادب میں لوگ اسے نہیں مانتے تھے۔

ایک روز علاؤ الدوّه کی مجلس جمی ہوئی تھی۔ شیخ بھی موجود تھا۔ علم ادب اور فن لغت پر گفتگو ہو رہی تھی۔ ابو منصور جیانی فن لغت کاماہر کسی نفظ کے مسئلے میں اپنی تحقیق بیان کر رہا تھا۔ شیخ نے بھی اس بحث میں حصہ لیا۔ ابو منصور جیانی نے کہا: شیخ آپ ایک حکیم اور فیلسوف ہیں۔ آپ نے علم لغت کی تعلیم نہیں حاصل کی! اس لئے اس فن میں آپ کی بحث قابل قبول نہیں۔ ابو منصور جیانی کی یہ باتیں شیخ پر سخت گراں گزریں اور اسے اپنے لئے باعث توہین کھبا۔ شیخ لھر آیا اور سلسلہ تین سال تک علم لغت اور ادب کی کتابوں کا مطالعہ اور تحقیق و تفییض کرتا رہا۔ شیخ نے خراسان سے ابو منصور انہری کی کتاب تہذیب اللغو کو اکر دیجی، اور جنبد برسوں کی محنت اور کا دش سے وہ فن لغت کا بے مثل ماہر ہو گیا۔

اب شیخ کو خیال پیدا ہوا کہ ابو منصور جیانی اور دیگر علماء پر جو اسے نہیں مانتے اپنا عرب جائے، چنانچہ اس نے ایک نیا طریقہ اختیار کیا۔

شیخ نے تین قصاید نظم میں لکھے جس میں مشکل اور غریب الفاظ استعمال کئے۔ تین مضمون نظر میں لکھے۔ یہ مضامین ادبی تھے اور اس وقت کے تین شہرو رادیبوں ابن عینید صابی اور صاحب ابن عباد کے طرز تحریر کے عین مطابق تھے۔

ان تین قصاید اور مضامین کو جب تیار ہو گئے تو ان کی الگ الگ خوبصورت جلدیں بنوئیں اور ایک روز علاؤ الدوّه کے دربار میں ان کتابوں کو لے کر پہنچ گیا۔ شیخ نے علاؤ الدوّه سے

کہا یہ کتابیں میدان میں پڑھی مل گئی ہیں، نہ جانے کس کی ہیں۔ آپ ان کو ابو منصور جیانی کے پاس بھجواد بھجئے، اور کہلا دیجئے کہ ان کے تعلق مطابعہ کر کے اپنی رائے ظاہر کرے۔

ابو منصور جیانی نے ان سب کتابوں کو بڑے ذوق و تقویت سے پڑھا۔ ان کتابوں میں بہت سے مقامات سخت مشکل تھے اور اس کی بحث میں ہنیں آئے۔ ایک روز شیخ نے ابو منصور سے کہا: جو مقامات آپ کی بحث سے بالاتر ہیں اور بحث میں ہنیں آتے آپ ان کو لغت کی فلاں فلاں کتابوں میں فلاں جلد دیکھو لیں۔

ابو منصور جیانی حیران رہ گیا، اور اس وقت سمجھ گیا کہ یہ رسالے خود شیخ کی تصنیف کردہ ہیں، اور اس نے ایک روز شیخ کو طعنہ دیا تھا۔ یہ شیخ پران کے طعنہ کا نتیجہ ہیں۔ چنانچہ انہوں نے شیخ سے معذرت کی اور معافی چاہی۔

لیکن اس واقعہ کا یہ اثر ہوا کہ فن لغت میں شیخ نے ایک بے مثل کتاب مرتب کی جس کا نام سان العرب تھا مگر افسوس کہ وہ اپنی زندگی میں اس کے ضمیم مسودے کو صاف نہ کر سکا۔

**شیخ اور امیر علماء الدوّلہ کی مجلس** امیر علماء الدوّلہ اصفہان کا امیر تھا۔ اور بڑا پہنچا تو امیر علماء الدوّلہ نے اپنے درباریوں اور علمائے شہر کے ساتھ شیخ کا شاندار استقبال کیا، خلعت فاخرہ اور خاصے کے گھوڑے شیخ کی خدمت میں پیش کئے اور بڑے اعزاز کے ساتھ اس کو ایک خوبصورت محل میں آثارا۔

امیر علماء الدوّلہ اپنے علم کی بڑی قدر کرتا تھا، اس کے دربار میں اہل علم و فضل کا مجتمع رہتا تھا، امیر علماء الدوّلہ نے اب ایک علمی مجلس منعقد کرنا شروع کیا یہ علمی مجلس برجستہ کو منعقد ہوتی تھی۔ اس میں اصفہان کے سب علماء جمع ہوتے تھے اور علمی مسائل پر بحث ہوتی تھی۔

**سلطان محمود غزنوی اور شیخ** غزنی میں سلطان محمود حکومت کرتا تھا۔ اے اگر ماں ک سلطان محمود غزنوی اور شیخ کو فتح کرنے کا شوق ہتا تو یہ بھی چاہتا تھا کہ اس کے دربار میں بھائیہ روزگار علماء و فضلاً جمع ہو جائیں۔

سلطان محمود شیخ کی قابلیت اور علمی ثہرت کی باتیں سن چکا ہوتا۔ ابو رحمن البری و فیضی

آفتاب علم و حکمت بن کر چک رہا تھا۔ سلطان کو معلوم ہوا کہ یہ دونوں شخصیتیں اسی کے ایک باج گزار امیر کے دربار میں موجود ہیں۔ جس کا نام ابو عباس مامون شاہ خوارزم ہے۔ سلطان محمود نے شاہ خوارزم کو لکھا کہ دونوں حکماء وقت کو بصحیح دے۔

شاہ خوارزم نے شیخ اور الپیر و فی دونوں سے ذکر کیا اور بھر کہا، سلطان محمود کا یہ پیغام میرے لئے حکم کا درجہ رکھتا ہے۔ میں حکم عدو لی کی جرأت ہنیں کر سکتا۔ سلطان کی ناراضی کا مطلب میری سلطنت کی تباہی و برہادی ہے۔

ان حالات میں آپ لوگوں کو میں یہ مشورہ دیتا ہوں کہ سلطان کے حکم کے مطابق آپ لوگ غرفی جانے کے لئے تیار ہو جائیے۔

لیکن اگر آپ لوگ وہاں جانے کے لئے تیار نہیں ہیں تھیں ایک ہی راستہ ہے۔ آپ لوگ میری سلطنت چھوڑ کر کہیں اور فوراً چھپے جائیں۔

شیخ سلطان محمود کے حالات سن چکا تھا کہ وہ نہایت غصہ و را درست مزاج ہے۔ اس لئے ان سب نے آپس میں مشورہ کیا اور خوارزم چھوڑ کر دوسرا جگہ روانہ ہو گئے۔ شیخ جرجان بانا جا بتنا تھا، وہاں کا امیر شمس المعالی ٹرال علم دوست تھا اور خود بھی قابل تھا۔

شیخ خوارزم سے چلے، خوارزم کے باہر ایک بڑا صحراء تھا جسے شیخ اپنے ایک ساتھی اور بھر کے ساتھ صحراء کا دیسخ علاقہ طے کرنے لگے۔ ایک روز ریت کا خطروناک طوفان آئا، اس طوفان میں وہ راستہ بھول گئے اور صحراء میں بھوک کے پیاس سے کمی روز تک بھیختے بھرے۔ شیخ کا ساتھی بھوک پیاس کی مشدت کو برداشت نہ کر سکا اور وہ راستے ہی میں انتقال کر گیا۔ شیخ مخت جان نکلا اور وہ نکلیفین برمداشت کرتا ہوا چلتا ہی رہا۔ یہاں تک کہ صحراء سے باہر نکل آیا، مہربن تو داپس چلا گیا مگر شیخ جرجان پر ہنپا۔

جرجان میں انقلاب آ چکا تھا اور امیر شمس المعالی کو انقلابیوں نے قید کر دیا تھا، مجبوراً شیخ پھر آگر بڑھا لیکن وہ بھر والپس جرجان آگیا، یہاں اس کے ایک بڑے قدر داں ابو عبید جرجانی سے ملاقات ہوئی۔ ابو عبید جرجانی نے شیخ کی شاگردی اختیار کر لی، اور آئندہ پہلی برس نگ اس کی نہایت محنت اور سعادت مندی سے خدمت کرنا رہا۔ شیخ نے جرجانی کی تحریک پر بہت سی کتابیں لکھی ہیں۔ جرجانی نے شیخ کی بہت سی کتابوں کے مسودے کو ساف بھی کیا اور اس کو مرتب کر کے اس برمنڈہ بھی لکھا ہے۔

## ۵۔ ابو ریحان محمد بن احمد البیرونی

**تعارف** علوم و فنون پر مجتهدانہ نظر رکھنے والا، علم ہدایت کاماہر، فلسفی، بالکال بخوبی اور سماجیات کاماہر، عظیم تاریخ داں اور جغرافیہ داں (GEOGRAPHY) زمین کے متعلق گہری تحقیق کرنے والا، دھاتوں کی کثافت اضافی معلوم کرنے والا، دنیا کے مشہور مقامات کے طول البلد اور عرض البلد دریافت کرنے والا اور ان کے صحیح صیغح فرق کو معلوم کرنے والا، علم ریاضی کاماہر، ریاضی کے مسئللوں کا نیا حل دریافت کرنے والا، تہذیب میں کے محیط کی صحیح صیغح تحقیق کرنے والا، ماہرارضیات (PRE-HISTORIC GEOLOGIST) آثار قدیمہ کا پہلا ماہر بندوستان کا پہلا سیاح جس نے سنسکرت زبان سیکھ کر اہل ہند کی علمی کتابوں کا خود مطالعہ کیا۔ پندتوں کے ماتحت مقیم رہا۔ سوسائٹی اور سماجی زندگی کا بچشم خود مشاہدہ کیا۔ ہندوستانی علوم و فنون کا عالم، بخارتی تہذیب و تمدن کا دنیا سے تعارف کرانے والا پہلا مبتدئ، متورخ اور سیاح۔ وطن: خوارزم کے قریب ایک دیہات، ولادت: ۳۷ء وفات: غزنی ۹۰۷ء، عمر: سال۔ ابتدائی زندگی تعلیم و تربیت محمد بن احمد البیرونی ایک غریب خاندان سے تعلق رکھتا تھا، ابتدائی زندگی کے کچھ حالات اپنی کتابوں میں کہیں لکھے ہیں۔ وہ اپنی مشہور کتاب والاشتا، اس لئے البیرونی کے نام سے مشہور ہوا۔

البیرونی کی ابتدائی تعلیم و ستور کے مطابق ہوئی، لیکن نادری کی وجہ سے وہ ہمیشہ پرستیان رہتا تھا۔ اللہ تعالیٰ نے اسے شوق و حوصلہ بہت دیا تھا۔ اس لئے وہ علم و فن کے حصول کی طرف ہمیشہ راغب رہا اور با وجود بزارہا مشکلات اور مصائب کے کبھی مایوس نہ ہوا، اس بڑے صبر و تحمل سے مرد و جه تعلیم کی تحریکی اور پھر درس و تدریس اور مطالعہ و مشاہدہ میں مصروف ہو گیا۔

البیرونی نے اپنی زندگی کے کچھ حالات اپنی کتابوں میں لکھے ہیں۔ وہ اپنی مشہور کتاب آثار الباقيہ میں لکھتا ہے:-

فَتَدْعُّ قَالَ فِينَا مَضْنَى حَكِيمٌ      مَا الْمَهْرُعُ إِلَّا يَأْصُغُرْ بِهِ  
مجھے ایک تحریر کا مردانا کا قول یاد آیا: کہ آدمی اپنے دوچھوٹے عضو یعنی دل اور زبان سے ہی آدمی بنتا ہے۔

**فَقُلْتُ مَوْلَ امْرَأُ لِبَيْبِ** مَا الْمَرْءُ إِلَّا بِدِرْهَمَيْهِ  
لیکن پھر میں نے ایک عقل مند آدمی کا یہ قول بیان کیا کہ آدمی پیسوں سے آدمی بنتا ہے  
**مَنْ لَهُ تَعْنَى مَعْهُ دِسْهَمَاهُ لَمْ تَلْتَفِتْ عَنْ سُهَ إِلَيْهِ**  
جس کے پاس پہیے نہ ہوں گے تو اس کی بیوی بھی اس کی طرف توجہ نہ کرے گی۔

البیر دنی نے اپنی غربت اور لوگوں کی ناقدری نیز اپنی بے بسی کا نقشہ ان اشوار میں کھینچا ہے۔ البیر دنی کو علم کا سنبھا ذوق ملتا۔ اس نے اپنی علمی استعداد میں قابل قدر اضافہ کر لیا اور اپنے ناساحد حالات کا ذرا خیال نہ کیا۔ وہ شب و روز علمی مستاخفل اور تحقیق و میتوں مصروف رہتا تھا۔ البیر دنی کی علمی قابلیت اور استعداد کا چھ جا ب عموم میں ہونے لگا۔ ایک امیر اس کا قدر داں ہو گیا اور اپنے درباریوں میں اسے شامل کر لیا۔ البیر دنی کو ذرا اٹھیا ہوا تو اپنی مشہور کتاب آثار الباقیہ کو انہنا شروع کیا۔ لیکن وہ امیر قتل کر دیا گیا، البیر دنی پھر فکر معاش میں متلا ہو گیا۔ ایک دوسرے امیر نے اسے دعوت دی اور اپنے درباریوں میں شامل کرنا چاہا۔ لیکن البیر دنی نے کسی وجہ سے مخذلہت پڑا ہی اور انکار کر دیا۔

البیر دنی کو امار کے دربار کا تجربہ ہو چکا تھا، وہ آزاد رہتا زیادہ پسند کرتا تھا، اس کے مزاج میں غربت کے باوجود استغنا بھی تھا اور خودداری بھی۔

ایک واقعہ البیر دنی کو علم بخوم سے بڑا شغف پیدا ہو گیا تھا۔ اس نے علم ہیئت کے ساتھ ساتھ علم بخوم میں بھی کمال پیدا کیا اور ماہر بن گیا، اس سامنہ میں وہ اپنا ایک واقعہ بیان کرتا ہے۔ میں نے مقام رے میں ایک بخومی کو دیکھا کہ علم بخوم میں وہ غلط طریقے استعمال کر رہا ہے میں نے اسے صحیح طریقہ بتانا جاہا تو اس نے غروریں آکر جھپٹ دیا اور مجھے بڑا مجہلا کہنے لگا۔ اس لئے کہ اس نے مجھے حقیر دناد کیجا تھا مجھیں اور اس میں دولت اور افلاس کا فرق تھا، حالانکہ علمی ہیئت سے اس کا درجہ مجھ سے بہت کم تھا۔

پس ہے: افلاس اور ناداری کے سبب آدمی کے محاسن بھی معائب نظر آنے لگتے ہیں۔ کچھ دلوں کے بعد اللہ تعالیٰ کے فضل درکرم سے میری مالی حالت پہلے سے بہتر ہو گئی۔ اتفاق دقت کہ اسی جاہل بخومی سے میری پھر ملاقات ہو گئی۔ اب جو اچھی حالت میں مجھے دیکھا تو اس نے مجھے دوستانہ تعلقات قائم کر لئے۔

**البیر دنی کی قدر و منزلت:** البیر دنی کے پھر اچھے دن آئے، وہ خوارزم شاہی کے دربار

سے متعلق ہوگی، اور اپنی قابلیت سے بہت جلد دربار میں اچھی عزت اور احترام کا درج حاصل کریا۔ خوارزم شاہ اہل علم کی قدر کرتا تھا اور البيروفی کو وہ بہت مانتا تھا۔

ایک روز بادشاہ البيروفی کے گھر کی طرف سے گزر رہا تھا، اس نے سواری روک لی، اور البيروفی کو پا دیا، البيروفی کو آنے میں ذرا دیر ہو گئی، تو بادشاہ نے چاہا کہ سوار سے اُڑ پڑے اور پیادہ پا اس کے پاس جائے، اتنے میں البيروفی آگیا۔ اس نے بادشاہ سے معذرت کرتے ہوئے درخواست کی سواری سے نہ اتریں، بادشاہ نے یہ شعر پڑھا اور پھر اُڑ گیا۔

الْعِلْمُ مِنْ أَشْرَفِ الْوَلَايَاتِ  
يَا تَبِّعِيهِ كُلُّ اُنْوَارِيٍّ وَلَا يَأْتِي  
عِلْمٌ إِلَّا مَعْزَزٌ تَرِينَ رَتِبَهُ هُنَّ  
لِيَكُنْ وَهُكُمْ كَمْ بَأْسٌ نَّهِيْنَ جَاتَا۔

پھر بادشاہ نے کہا: اگر دنیا کا دستور نہ ہوتا تو میں یہاں سے گزرتے ہوئے آپ کو ہرگز نہ بلواتا بلکہ خود جاتا۔ کیونکہ علم اتنا بلند درجہ رکھتا ہے کہ اُس کے اوپر پھر کوئی بلندی نہیں ہے۔ **البيروفی کی علمی مشغولیت** البيروفی علم کا دریافت کرتا تھا۔ خصوصاً علم ہدیت اور علم بخوم میں تھا، وہ ہمہ وقت تصنیف و تالیف اور غور و فکر میں لگا رہتا۔ اپنے خیالات و نظریات کو وہ لکھتا رہتا تھا۔ تصنیف و تالیف اس کا دلچسپ مشغل تھا۔ اس نے بیسیوں کتابیں مختلف موضوع پر لکھی ہیں، اکتھے ہیں کہ اس کی انگلیاں قلم کو، اس کی انچھیں مطابع کو اور دل غور و فکر کو صرف کھانے پینے کے ادقات میں چھوڑ دیتے تھے۔

البيروفی کا علمی ذوق بہت بلند تھا، وہ کسی حال میں بھی اپنے علمی مشاغل سے غافل نہ رہتا تھا۔ وہ بڑا قانع اور صابر و شاکر تھا، ساختہ ہی مختنی اور جفا کش سب کبھی محصور ہو جاتا تو وہ فکر معاش کرتا، جہاں اللہ نے ضرورت بھر دے دیا پھر بے نیاز ہو کر اپنے علمی مشاغل میں مصروف ہو جاتا تھا، یہ طریقہ مرتبے دم تک قائم رہا۔

**خوارزم شاہ کا دربار** نتیجہ یہ تھا کہ ہر طرف سے اہل علم اور صاحب کمال افزاد، علماء اور فضلا، جمع ہو گئے تھے۔ ان میں بہت تو عالمی شهرت رکھنے والے تھے، مثلاً: شیخ بوعلی سینا، ابونصر فارابی، ابو سہل مسیحی، ابوالنجیر اور ابو زکیان البيروفی۔ ان کی علمی قابلیت مسلم تھی۔ یہ

حسن اتفاق ہے کہ اتنی قابل اور زبردست عالمگیر ثہرت رکھنے والی سہتیاں ایک ہی عہد میں گزیں اور دُنیا نے ان کے خیالات اور نظریات سے فائدہ اٹھایا۔ یہ بھی حسن اتفاق ہی کہا جاسکتا ہے کہ یہ سب بے مثل سہتیاں اس وقت خوارزم کے درباریں موجود تھیں۔

**البیرونی محمود کے دربار میں** سلطان محمود غزنوی بھی اسی دور میں غزنی کا بادشاہ تھا۔ اس نے اپنے بلند حوصلوں کی وجہ سے بڑی طاقت اور قوت حاصل کر لی تھی۔ وہ ہندوستان پر حملہ کر رہا تھا، لیکن اس کا دربار اہل علم و فن سے خالی تھا۔ موزخین لکھتے ہیں :

سلطان محمود غزنوی نے خوارزم شاہ کو ایک خط لکھا کہ آپ کے دربار میں چند قابل ترین علماء و فضلار کا مجمع ہے، ان کو ہمارے یہاں دربار میں سمجھ دیجئے تاکہ ہم بھی ان کے علم و فضل سے فائدہ اٹھا سکیں۔

مودود غزنوی کے متعلق شہور تھا کہ وہ سخت مزاج ہے، معلوم نہیں کیا بر تاد کرے۔ اس لئے کوئی بھی راضی نہ ہوا اور سب نے انکار کر دیا۔ مجھوں اُسپ کو خوارزم شاہ کا دربار چھوڑنا پڑا اور یہ شیرازہ منتشر ہو گیا۔

پچھے دنوں بعد کسی موقع پر اتفاقاً البیرونی سلطان محمود کی گرفت میں آگیا، سلطان تو ناخوش تھا ہی قتل کر دینے کا حکم دیا۔ البیرونی نے نذر ہو کر کہا: ”اے سلطان! میں علم بخوم میں اپنے ذلت کا امام ہوں! اور سلاطین ایسے بالکل شخص سے کبھی بے نیاز نہیں رہ سکتے!“

سلطان نے یہ سن کر اسے چھوڑ دیا، اور اسے قدر و منزلت کے ساتھ اپنے درباریوں میں شامل کر کے اپنے مخصوص ندمار میں شریک کر لیا۔

سلطان محمود اگرچہ سخت مزاج تھا مگر علم و دوست تھا۔ اس نے البیرونی کی بڑی قدر کی، وہ البیرونی کو ہمیشہ اپنے ساتھ رکھتا تھا۔ علم بخوم اور آسمان کے عجائب دغرا بیب سے متعلق جواباتیں اس کے ذہن میں آتی تھیں، وہ البیرونی سے بیان کرتا اور بحث کرتا، البیرونی اسے سمجھانا اور بتلانا۔ اور سلطان کو مطلبیں کرو دیتا تھا۔

**ایک سیاح کا بیان** اس قدیم زمانے میں ایک دستور یہ بھی تھا کہ کوئی نیا آدمی تاجر یا سیاح یا کوئی مشہور اہل علم کسی ریاست میں داخل ہوتا تو وہاں کے بادشاہ کے پاس بھی ضرور آتا تھا۔

ایک روز سلطان محمود کے دربار میں ایک سیاحت پیش کیا گیا یہ سیاحت قطب جنوبی کے دور دراز علاقوں میں سفر کر کے آیا تھا، سیاحت نے اپنا سفر نامہ بیان کیا۔

اے سلطان! میں بہت دور قطب جنوبی میں سفر کر کے آ رہا ہوں۔ وہاں مندر پار بہت دور آفتاب اس طرح گردش کرتا ہے کہ وہاں رات بالکل ہنیں ہوتی۔

سلطان یہ واقعہ سن کر حیران رہ گیا۔ حاضرین میں سے ایک نے کہا۔

اے سلطان! یہ سیاحت اپنا مستعار ہے بیان کر رہا ہے! یہ کوئی تجمیب کی بات نہیں ہے۔ قرآن پاک میں آیا ہے:-

وَجَدَهَا تَطْلُعًا عَلَىٰ قَوْمٍ لَمْ يُجْعَلُ لَهُمْ مِنْ دُونِهَا سِرَّاً  
ترجمہ:- اس نے سورج کو ایک الیسی قوم بر طلوع ہوتے دیکھا کہ ہم نے اس کے لئے کوئی پردہ نہیں بنایا۔

اب سلطان الیبروفنی کی طرف متوجہ ہوا۔

الیبروفنی علم ہدایت اور علم خgom کا ماہر تھا اور علم جغرافیہ سے بھی واقعہ تھا۔ وہ آسمان کے عجائب چاند، سورج اور ستاروں کی گردش کا علم رکھتا تھا۔ اس نے سلطان کو سہایت عدگی کے ساتھ فتنی حیثیت سے سمجھا دیا، سلطان ملعمن ہو گیا۔

الیبروفنی ہندوستان میں الیبروفنی کی طبیعت میں تحقیق و تجسس کا مادہ بہت سختا اور سیر و سیاحت کا بھی شوق رکھتا تھا، غزنی میں اس کی ملاقات چند پنڈتوں سے ہو گئی جو سلطان کے ساتھ وہاں پہنچ گئے تھے۔

الیبروفنی نے ان پنڈتوں سے ہندوستان کے حالات معلوم کئے اور ہندوستانی فلسفے اور علوم فنون پر ان پنڈتوں سے گفتگو کی۔ بڑے ذوق و شوق سے اس نے سب باتیں سنیں۔ اس کے دل میں ہندوستان کی علمی عظمت کا سکھ بیٹھ گیا اور اب اس کے دل میں ہندوستان کی سیاحت کا جذبہ پیدا ہوا۔

سلطان محمود ان دنوں ہندوستان کر رہا تھا، الیبروفنی سلطان کے ساتھ مشتمل ہیں ہندوستان آیا، وہ سلطان سے الگ ہو کر یہاں پھر گیا۔ الیبروفنی نے یہاں پندرہ بیس سال سے زیادہ بلکہ بعض موخر خین کا خیال ہے کہ تقریباً چالیس سال گزارے اور پورے ملک کی سیر و سیاحت کی۔ الیبروفنی زیادہ دن پنجاب اور سندھ کے علاقوں میں پھر تارہا۔ اس نے

گھوم پھر کر ملک کے عام حالات کا بچشم خود مشاہدہ کیا۔ عام باشندوں سے ملا۔ خواص اور علمی طبقے کے پنڈتوں سے ملاقاتیں کیں، اور ان میں وہ مکمل مل گیا۔ اس نے ہندو علوم و فنون میں خاصی واقفیت پیدا کر لی۔

البیروفی کو ہندوستانی علوم و فنون سے اتنی لچپی پیدا ہو گئی کہ با وجود ہزار ہائمشکلات کے اس نے بھیس بدال کر پنڈتوں سے زبان سیکھی، اس میں ہمارت حاصل کر لی اور پھر اپنے ہند کی فلسفیانہ اور مذہبی کتابوں کا بغور مطالعہ کیا۔ ہندوستان میں طویل زمانہ گزارنے کے بعد وہ یہاں کے حالات سے خوب واقف ہو گیا، اب اس نے اپنے ہند کے علوم و فنون، عقاید درسوم اور تہذیب و معاشرت، اخلاق و عادات پر اپنی مشہور کتاب ”کتاب ہند“ لکھی۔ اور براہ راست جو کچھ اسی نے زیکھا اور سلطان عمر کیا اور پنڈتوں سے سمجھا اس باتیں تفصیل سے بیان کیں، وتدیم ہندوستان کے علمی تہذیبی اور معاشرتی حالات پر دنیا میں یہ سب سے پہلی اور مستند جامع اور بے نظیر کتاب تسلیم کی جاتی ہے۔

**البیروفی دشواریاں خیالات و نظریات** ہندوستان میں مسلمانوں کی آمد و رفت تو پہلے شروع ہو چکی تھی۔ تعلقات بڑھتے جا رہے تھے۔ لیکن یہ سارے روابط تجارتی یا سیاسی تھے، کچھ لوگ سیاست کی غرض سے بھی آئے تھے۔ البیروفی کا مقصد اور تھا، وہ ہندوستان میں اس لئے آیا تھا کہ یہاں کے علوم و فنون کو سیکھے، اہل ہند کی تہذیب و معاشرت سے براہ راست واقفیت حاصل کرے۔ ان کے عادات اور اخلاق کو بچشم خود دیکھے اور صحیح صبح سب باتیں معلوم کرے اور ظاہر ہے کہ یہ بہت مشکل مسئلہ تھا۔ البیروفی ہندوستان میں بالکل اجنبی تھا۔ وہ یہاں کے لوگوں میں کیسے مکمل مل سکتا تھا، اور اس کے بغیر اس کی کامیابی مشکل تھی۔ وہ سنکریت زبان سیکھ کر ان کی کتابوں کا مطالعہ کرنے لچاہتا تھا۔ اس لئے اسے بڑی مشکلات اور دشواریوں کا سامنا کرنا پڑا، وہ اپنی ان مشکلات کا ذکر کرتا ہے:

- ۱۔ سنکریت زبان کو سیکھنے میں بڑی دشواریاں تھیں۔ وہ لوگ کسی غیر کو یہ زبان سیکھنے کا موقع ہرگز نہ دیتے تھے، اور پھر وہ لوگ خود ہماری زبان عربی اور فارسی سے قطعاً داقت نہ تھے۔
- ۲۔ دوسری بڑی دشواری یہ تھی کہ اہل ہند کی علمی اور فنی کتابیں زیادہ تنظم میں تھیں اور نظر کے مقابلے میں نظم میں کسی مفہوم کو واضح طور پر بیان نہیں کیا جاسکتا۔ کیونکہ نظم کے تکلفات سے ان کے معانی اور مطالب کو صحیح صبح معلوم کرنا آسان کام نہ تھا۔

س۔ ان لوگوں میں ایسی مذہبی اور قومی بیگانگی پائی جاتی ہے کہ وہ اپنے سواد دسر دل کو "پاک" یعنی نجس اور گندہ سمجھتے تھے۔ جس کی وجہ سے ان کے ساتھ اٹھنا بیٹھنا، کھانا پینا بالکل ناممکن تھا۔

ہم۔ اہل ہند کے رسم درواج، عادات و اطوار اور معاشرت مسلمانوں سے قطعی مختلف ہیں بیگانگی اور غیریت کا یہ عالم تھا کہ وہ لوگ اپنے بخوبی کو مسلمانوں سے ڈرا تے تھے۔

البیر و فی لکھتا ہے: اہل ہند کی بیگانگی، اجنبیت اور باہم ذات بات کی شذوذ کی وجہ سے ایک دوسرے سے نفرت، نیزآن کی مذہبی اور قومی روایات، ان سب باتوں نے ان کو الگ تھلک اور ایک دوسرے سے دور کر رکھا ہے۔ البیر و فی کہتا ہے: ان لوگوں کا خیال ہے کہ دنیا میں ہندوستان کے سوانح کوئی اور ملک ہے، نہ ہندوؤں کے سوا اور کوئی قوم ہے، اور نہ ان کے راجا کے سوا کوئی دوسر راجا ہے۔

اہل ہند کا یہ خیال ہے کہ کسی اور قوم کے یاس حلمنہیں۔ البیر و فی اپنا تجزیہ بیان کرتا ہے کہ: جب کبھی ان لوگوں سے دیگر مالک کے علماء اور حکماء کا ذکر کیا جاتا ہے تو سخت تعجب کرتے ہیں ایساں تک کہ وہ حجبلہاد یتے اور کسی طرح صیح نہ مانتے تھے۔ البیر و فی لکھتا ہے:

ان پنڈتوں میں میری چیزیت ایک شاگرد اور حصیلہ جبی سمجھی، مگر جب میں نے ہندی علوم و فنون میں تھوڑی بہت ہمارت پیدا کر لی تو اپنی عربی استعداد اور قابلیت کے زور پر ان لوگوں سے علمی مسائل پر بحث و مباحثہ کرنے لگا، اور فلسفیانہ مشکل کافیوں سے ان سب کو حیران کر دیتا۔ پنڈت لوگ ہر بڑے تعجب سے مجھے دیکھنے لگے، اب وہ میری علمی باتیں بڑے غور سے سننے اور فنا کرہ اٹھاتے، وہ مجھ سے متاثر ہو گئے۔

ایک روز وہ لوگ مجھ سے پوچھنے لگے: ہندوستان کے کس پنڈت سے اور کہاں یہ فلسفیاً مسائل تم نے سیکھے ہیں؟ کون تمہارا گرد ہے؟

البیر و فی کہتا ہے: جب میں ان لوگوں کی کوئی پروانہ کرتا اور توجہ نہ کرتا تو وہ لوگ مجھے جادوگر سمجھتے تھے، میں نے دیکھا کہ جب وہ کبھی اپس میں باتیں کرتے اور میرا ذکر کبھی آجاتا تو کہتے کہ یہ تو دیا ساگر ہے۔ یعنی علم کا سند رہے۔

**اہل ہند کے عقائد اور خیالات** اہل ہند کے عقائد اور خیالات کے بارے میں البیر و فی نے بہت تحقیق اور تجسس سے کام لیا ہے اور اس نے بتایا ہے کہ عوام کا مذہب اور ہے خواص کا اور۔ اگرچہ بظاہر ان میں کوئی فرق نہیں معلوم ہوتا وہ کہتا ہے:

"اہل ہند کی عام مذہبی حالت سے تو یہ اندازہ ہوتا ہے کہ وہ سب کے سب منزک اور بُت  
برست ہیں۔ لیکن ایسا نہیں ہے۔ درحقیقت ہندوؤں میں دو طبقے ہیں: عوام اور خواص۔ ایک  
اوپری ذات اور ایک پست ذات۔ عوام کا مذہب بت پرستی ہے ان کے عقائد اور خیالات منزک ہیں۔  
لیکن خواص اور محققین صرف توحید کے قابل ہیں اور یہ طبقہ خدا کے سوا اور کسی کی پرستش سے  
قطعی بری ہے۔"

**اہل ہند مسلم علوم و فنون** الیہر و فی نے سنگرتوں میں قابلیت پیدا کر کے ان کی کتابوں کا  
مطالعہ کیا تواب وہ پنڈتوں کی محظلوں میں شریک ہونے لگا۔  
ان کی گفتگو میں حصہ لیتا اور علمی امور میں بحث کرتا ڈھونگا لوگ الیہر و فی کو تعجب سے دیکھتے تھے، اب  
الیہر و فی پاہتا تھا کہ اہل ہند مسلم علوم و فنون سے کچھ دلچسپی لیں اور واقفیت حاصل کریں۔ اس نے  
بہت کوششیں کیں لیکن ناکام رہا اور اس کام میں سخت مشکلات اور مصیبتوں کا سامنا سے کرنا  
بڑا، چنانچہ کتاب الہند میں وہ لکھتا ہے:-

ہندوستان کے لوگ زیادہ تر نظم کے طریقے کو پسند کرتے ہیں۔ وہ لوگ نظر عبارت کو پسند  
نہیں کرتے۔ حالانکہ نظر کا سمجھنا آسان ہے، ان کی کتابیں زیادہ تراشلوں (نظم) میں ہیں۔  
جونہ میں علم و فن کی اشاعت و تبلیغ کا حریص ہوں اور چاہتا ہوں کہ جو علوم ان کے یہاں  
نہیں ہیں ان میں راتنج کروں اور ان کو سکھاؤں! اس لئے یہیں نے اقلیدس کی کتاب اور  
محسطی کا ترجمہ ان کو ستانا چاہا ہا اور صنعت اصطلاح (کتاب کا نام ہے) کا ملدا ان کو گرانا چاہا۔  
وہ لوگ سمجھنے سکے اور اس وجہ سے میں مصیبتوں میں مبتلا ہو گیا۔ (کتاب الہند ص ۲۶)

الیہر و فی نے ہندوستان میں ایک طویل زمانہ گزار اور یہاں کے علوم و فنون سے واقفیت  
حاصل کر کے اپنی مشہور کتاب مرتب کی، الیہر و فی نے ہندوستان کے علوم و فنون سے اہل عالم  
کو روشناس کرایا، اب ہم دیگر امور پر بحث کرتے ہیں۔

ایران کے رسم درواج، ہزار سالہ دعا، الیہر و فی نے اہل ایران کے بارے میں بھی بہت سی  
معلوم ہوتا ہے:-

الیہر و فی ایران کے تدبیم بادشاہ کے نام اور ان کے لقب و آداب، ان کی روایات اور دیگر  
رسم و روان کو نہایت تفصیل سے لکھتا ہے۔ وہ ایرانی تاریخ کے بارے میں بیان کرتا ہے۔

ایرانیوں کے پہلے حصے کی تاریخ، بادشاہوں کی عکروں اور ان کے کارناموں کے تعلق ان کے ہاں ایسی مبالغہ آمیز روایتیں موجود ہیں جن کے سنتے سے طبیعت اچھٹ ہو جاتی ہے اور عقل ان کو قبول نہیں کرتی۔ مثلاً یہ لوگ ہزار سالہ زندگی کی ڈھائیں کیوں دیتے ہیں؟ یہ ایک تاریخی روایت پر مبنی ہے۔

تمام ایرانیوں کا اتفاق ہے کہ بادشاہ بیوراسف (ضحاک) نے ہزار سال عمر پائی۔ کہا جاتا ہے کہ ایرانی جو ایک دوسرے کو ہزار سال تک زندہ رہنے کی دعا و دستیے ہیں، اس کی ابتدا راسی زبان سے ہوئی، چونکہ ان لوگوں نے اس بادشاہ کو ہزار سال زندہ رہنے پرے سنا تھا، اس لئے ان کے نزدیک یہ ممکن ہے۔ بادشاہ ضحاک کے بارے میں ایک اور روایت مشہور ہے وہ لکھتا ہے: بادشاہ بیوراسف (ضحاک) کے دونوں شانوں کے اوپر دوسانپ تھے۔ کہا جاتا ہے کہ وہ اس کے دونوں شانوں کے درمیان اُبھرے ہوئے تھے۔ مشہور ہے کہ وہ ان شانوں کا دماغ لکھاتے تھے، تحقیق سے پتہ چلا کہ یہ دو خندو دستخے، جن میں کبھی درد پیدا ہوتا تھا تو ان پر انسانی دماغ کی مالش کی جاتی تھی، جس سے اس کو آرام اور سکون پیدا ہوتا تھا۔

البیردنی لکھتا ہے:

”دو سانپوں کا پیدا ہونا ایک عجیب سی بات ہے۔ اور کچھ بمحظی میں نہیں آتا کیونکہ گوشت سے صرف جھوٹے جھوٹے کیڑے پیدا ہوتے ہیں۔“ (آثار الباقیہ ص ۲۲۳)

البیردنی اپنے دور کا قابل ترین شخص تھا، اس کی عام شهرت علم ریاضی، علم ہدایت اور نجوم کے ماہر ہونے کی حیثیت سے زیادہ تھی، اور اس میں کوئی شبہ نہیں کہ وہ ان علوم کا امام تھا۔ اس نے زیادہ تر کتابیں بھی ان ہی علوم کے بارے میں لکھی ہیں۔

شیخ بوعلی سینا البیردنی کا ہم عصر تھا، چنانچہ ان دونوں میں اکثر مباحثات ہوتے رہتے تھے اور مراسلات کا سلسہ بھی تھا۔ لیکن یہ واقعہ ہے کہ البیردنی علم ریاضی اور علم نجوم میں بے مثل قابلیت کا حامل تھا، مگر ویگر علوم میں وہ شیخ کا ہم بلڈنہ تھا۔

البیردنی اور سلطان مسعود ذی علم سنجیدہ اور علم پرور تھا، اور علم نجوم سے کمال شفعت رکھتا تھا۔

رات اور دن کیوں گھٹتے اور بڑھتے رہتے ہیں یہ سلطان مسعود نے ایک دن البیردنی

سے علم بخوم یعنی ستاروں سے متعلق گفتگو کرتے ہوئے پوچھا: رات اور دن کی مقدار میں اختلاف (کمی بلیشی) کیوں ہو جاتا ہے۔ کبھی رات لمبی ہوتی ہے اور کبھی دن بڑا ہو جاتا ہے اس موضوع پر مشاہدے کے ذریعے وہ واضح دلائل چاہتا تھا۔

سلطان کے علمی شوق اور خواہش کا احترام کرتے ہوئے الیروینی نے عرض کیا۔  
”اس وقت آپ مشرق و مغرب میں وسیع ملک کے بادشاہ ہونے کے لقب کے صحیح مستحق ہیں۔ اس لئے اس مسئلہ سے واقف ہونے کا سب سے زیادہ حق آپ ہی کو حاصل ہے۔“

اور پھر الیروینی نے شاہ کے سوال کا جواب نہایت عمدہ طریقے سے ثبوت اور دلائل کے ساتھ دیا اور سب باتیں سمجھاویں۔

الیروینی علم بخوم کا ماہر تھا، بادشاہ کو بھی شوق تھا، الیروینی کو بھی تصنیف و تالیف سے لچکی تھی۔ اس لئے اس نے علم بیئت اور بخوم اور دیگر ضروری مسائل پر بادشاہ کیلئے نئے انداز سے ایک نہایت اچھی کتاب لکھی، اس کا طرز پیان نہایت آسان اور سادہ ہے۔ اصطلاحات بہت کم استعمال کیں، اور ڈھنگ ایسا رکھا کہ ہر وہ شخص جو اس فن سے معولی واقفیت بھی رکھتا ہے۔ آسانی سے اس کے مفہوم کو سمجھ لے۔

الیروینی نے اپنی اس کتاب کا نام سلطان سعود کے نام پر ”قانون مسعودی“ رکھا اور بادشاہ کے سامنے پیش کیا۔

سلطان سعود بہت خوش ہوا۔ بہت کچھ خلعت اور الغامات عطا کئے اور اس کتاب کو بڑے ذوق و شوق سے پڑھا۔

الیروینی نے ایک اور کتاب ”لوازم الحکمین“ تصنیف کی جس میں موضوع سے مناسبت رکھنے والی قرآن مجید کی آیات جگہ جگہ دلیل کے طور پر پیش کیں۔ کتاب اچھی تھی، سلطان نے یہ کتاب بھی بہت پسند کی اور بہت خوش ہوا۔

الغام میں ہاتھی سلطان سعود وسیع القلب اور علم کا قدر داں تھا، الیروینی کی علمی خدمات کی وجہ سے اس کے دل میں الیروینی کی قدر و منزلت بہت بڑھ گئی تھی۔ ایک روز دہ الیروینی کی قابلیت کا اعتراف کرتے ہوئے بہت خوش ہوا اور ایک فیل مرغع (ہاتھی، مع چاندی کے ساز و سامان کے) احترام کے ساتھ اسے عطا کیا۔

البیرونی نے باوشاہ کی قدر و افی اور عزت افزائی کا شکریہ ادا کیا تھے تھا لفظ انعام و اکرم  
قبول کرنے کے بعد، معدودت قبول کرتے ہوئے کمال بے نیازی کے ساتھ اس ہاتھی کو واپس  
کر دیا اور عرض کیا، آپ کا دیا ہوا بہت کچھ ہے! یہ ہاتھی میں کیا کروں گا۔

**البیرونی کی چند خصوصیات** البیرونی کا دماغ جدت پسند تھا اور اس کی معلومات کا  
سے دیکھتا اور عقل کے معیار پر بر کھتا تھا۔

شام والشوروں کا اس امر پر اتفاق ہے کہ آزادی رائے اور تحقیقات علمی میں البیرونی  
دنیا کے بلند ترین حکماء میں سے ایک ہے۔ تاریخ اسلام کے مصنفوں میں بوڑھے نکھا ہے کہ،  
”علوم حکمت میں ابن سینا اپنے معاصر البیرونی سے مرتبہ میں کم تھا اور اس نے البیرونی کے  
مثل دماغ نہیں پایا تھا۔“

البیرونی کی تصانیف میں بہت سی دلچسپ باتیں بھی پائی جاتی ہیں، وہ کسی موضوع پر  
نکھنے ہوئے بڑے اچھے انداز میں جگہ جگہ مختلف دلچسپ باتیں لکھ جاتا ہے کہ پڑھنے والے  
اس خشک مضمون سے مجبراً نہیں۔

البیرونی ہر دفعہ کو عقل کی کسوٹی پر بر کھتا ہے۔ وہ عقل کے خلاف کسی بات کو مانتا نہیں،  
وہ اپنی کتابوں میں قدیم تاریخی روایتوں پر گھل کر تنقیدیں کرتا ہے، مثلًاً يوم عاشورہ کے باسے  
میں بہت سی باتیں مشہور ہیں، وہ نکھتا ہے:

”مشہور ہے کہ عاشورہ کے دن اللہ تعالیٰ نے حضرت آدم علیہ السلام کی توبہ قبول  
کی، اسی دن حضرت نوع علیہ السلام کی کشتی کو وجودی پر بھیری“ اسی دن حضرت  
عیسیٰ علیہ السلام پیدا ہوئے۔ اسی عاشورہ کے دن حضرت ابراہیم علیہ السلام  
اور حضرت موسیٰ علیہ السلام کو نجات ملی اور آگ ان پر سرد ہو گئی۔ یہ بھی مشہور  
ہے کہ عاشورہ کے دن حضرت یعقوب علیہ السلام کی قوت بینائی واپس آگئی،  
اسی دن حضرت یوسف علیہ السلام کنوئیں سے نکالے گئے۔

مشہور ہے کہ اسی دن حضرت مسلمان علیہ السلام کو سلطنت ملی، حضرت یونسؓ  
کی قوم سے عذاب اٹھا لیا۔ اسی دن حضرت یوہب علیہ السلام کے دکھ کا غامہ ہوا،  
حضرت ذکریا علیہ السلام کی دعاء را قبول ہوئی اور ان کو حضرت یحییٰ علیہ السلام

خطا کئے گئے، اسی دن حضرت موسیٰ علیہ السلام اور فرمون کے جادو گروں میں مقابلہ ہوا۔

البیروفی ایک ہی خاص دن میں واقع ہونے والے ان واقعات کو صحیح نہیں تسلیم کرتا۔ وہ کہتا ہے: یوم عاشورہ میں ان تمام واقعات کا جمع ہو جاتا اگرچہ ممکن ہے لیکن یہ روایتیں عام ایسے محدثین اور اہل کتاب کی طرف منسوب ہیں جنہوں نے علم کو اچھی طرح سمجھا نہیں۔

**طويل العمری تقدید اور تحقیق** طوبیں العمری کے بارے میں بہت سی روایتیں مشہور ہیں۔ سلاطین ایران کی طوبیں العمری کے متعلق ایرانی تاریخوں میں جو دور از عقل باتیں مذکور ہیں، البیروفی ان کو صحیح نہیں سمجھتا۔ وہ ایک جگہ انسانی عمر کے بارے میں گفتگو کرتے ہوئے لکھتا ہے:

بعض بے وقوف اور روایت برست لوگ گذشتہ قوموں کی طوبیں العمری سے انکار کرتے ہیں۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام سے پہلے زمانے کے لوگوں کی لمبی عروں کو یہ لوگ نہیں مانتے، اسی طرح ان کے لبے قد کو بھی تسلیم نہیں کرتے، یہ لوگ سب کو اپنے اوپر قیاس کرتے ہیں۔

البیروفی انانی عمروں کے بارے میں تحقیق کرتا ہے اور لکھتا ہے:

احکام بخوم کی رو سے ان لوگوں کے نزدیک انانوں کی انتہائی عمریں دو سو پندرہ برس ہو سکتی ہیں، اور اس کی طبیعی عمر کا اوسط صرف ایک سو سیسیں برس ہے۔

البیروفی اس تحقیق کو قبول نہیں کرتا۔ وہ کہتا ہے کہ قدرت کے امکان میں سب کچھ ہے، وہ لکھتا ہے: لیکن اگر قدرت ایسے لوگوں کی خواہشوں کی پابند ہو جائے تو آسمان و زمین تباہ و برباد ہو جائیں۔

البیروفی مثال کے طور پر تحقیق واقعات پیش کرتا ہے:

ملک فرانس اور یا مہ میں اس قدر طوبیں غیریں ہوتی ہیں جو اور شہروں میں نہیں یافتی جاتیں، اسی طرح عرب اور ہند کے لوگوں کی عمریں بھی کہیں زیادہ ہوتی ہیں۔

نباتات میں بھی یہ باتیں نایاں طور پر نظر آتی ہیں، بعض نباتات کی نوعیں دیر تک قائم رہتی ہیں اور بعض بدل فنا ہو جاتی ہیں۔ اس لئے ان لوگوں نے احکام بخوم

سے جو کچھ ثابت کیا ہے وہ صیغہ درست نہیں ہے ।

ابو عبد اللہ الحسین بن ابراہیم الطبری النایلی کا ایک رسالہ عربی اور اس کی مقدار پر میں نے دیکھا ہے جس میں اس لئے بیان کیا ہے کہ عربی کی انتہا ایک سو چالس سال تکمیل ہو سکتی ہے اور اس بذریعاتی ناممکن ہے۔

ابیروفی اگرچہ بخوبی ہے اور علم بخوبی میں اسے کمال ہمارت حاصل ہے، مگر وہ قدرت کو تسلیم کرتا ہے منشاء کے الہی کیا ہے اسے نہیں معلوم۔ یہ علم طبی اور قیاسی ہے ابیروفی کلماتا ہے، لیکن ایسا قطعاً ناممکن کہہ دینے کے لئے ایسی دلیل کی ضرورت ہے جس سے دل کو اطمینان ہو۔ جس زمانے کی نسبت یہ بیان کیا جاتا ہے وہ بہت دور تک ہو گا ہے۔ تاہم وہ محال نہیں ہے۔

قرآن حکیم میں حضرت نوح علیہ السلام کی عمر نو سو یا سو برس تک تو دین کی تبلیغ و اخاعت کے سلسلے میں کام کرنے ہوئے بتائی گئی ہے۔ اگر ان کی پوری عمر کا اندازہ لگایا جائے تو ایک ہزار سال سے زیادہ ماننا پڑے گی۔

**ابیروفی کی تصنیفات** ابیروفی فریب گھرانے کا تھا مالی پریشانیاں تھیں لیکن اللہ میں علم کا انتہائی شوق عطا فرمایا تھا اور اس کے دل نے جنم و فن حاصل کرنے کے لئے ہر قسم کی مصیتیں استقلائی مزاج کے ساتھ برداشت کیں، محرکبی وہ مالیوں اور دل برداشتہ ہوا۔ اللہ نے اسے جامع العلوم بنایا۔

ابیروفی یوں (جامع العلوم وفنون تھا، لیکن علم ریاضی، علم ہدیت اور بخوبی میں اس کا درجہ بہت بلند تھا، بعض اہل علم کا خیال ہے کہ ان علوم میں کوئی اس کے مقابلے کا پیدا نہیں ہوا۔ ابیروفی شب دروز علمی اور تحقیقی کاموں میں معروف رہتا تھا۔ تصنیف و تالیف اس کا دلچسپ اور پسندیدہ مشغله تھا۔ اس نے مختلف موضوع پر جو تحقیقی اور علمی کتابیں لکھی ہیں ان کی تعداد ڈیڑھ سو سے زیادہ ہے اور صفحات کی تعداد کا اندازہ میں ہزار سے ادبار ہے۔

**ابیروفی کی کتاب** - کتابہ الهند اور قانون سعودی کا ترجمہ یونہپ کی اکثر زبانوں میں ہو چکا ہے۔

**علمی خدمات اور کارنامے** عالی دماغِ البير و فی پہلا نیز بند وستانی شخص ہے جس نے سنکرت زبان سیکھی اور اہل ہند کے مذہب، روايات اور ان کے فلسفہ کا خود مطالعہ کیا۔ حالانکہ یہ سب باتیں حاصل کر لینا اہنگیت مشکل تھا۔ ہندوستان کے پہنڈت اور دانشوروں کی غیر کو سنکرت زبان نہیں پڑھاتے تھے، اور اُس وقت تو اور بھی دشواریاں تھیں، نیز مسلمانوں کو سیاسی برتری بھی حاصل نہیں ہوئی تھی۔

البير و فی پہلا شخص ہے جس نے ہندوؤں کے قدیم مذہبی طریقہ کو خود پڑھا۔ ہندوؤں کے پراؤں اور مذہبی کتابوں مثلاً محبکوت لیتا، رامائن، ہما بھارت اور منوشا استر وغیرہ کا خود مطالعہ کر کے، ان کے اقتباسات عربی زبان میں ڈھال کر اپنی کتابوں میں حوالے دیئے اور اپنی تصانیف کے ذریعے اہل ہند کے طریقہ کو دنیا کے سامنے پیش کیا اور سارے عالم کو متعارف کرایا۔

البير و فی پہلا شخص ہے جس نے ہندوؤں کے علوم و فنون سے راست واقفیت حاصل کر کے اس کی عقولت کو پڑھایا۔ اہل علم سے صحیح صحیح تعارف کرایا۔ نیز اسلامی علوم و فنون سے اہل ہند کو آگاہ کرنے کی کوششیں کیں، انھیں بتایا کہ دنیا بہت وسیع ہے اور علم دریا ہے۔

البير و فی کہتا ہے: ہندو پنڈتوں کے سامنے جب میں علوم و فنون پر لکھ رہتا تھا تو وہ لوگ چیران رہ جاتے تھے۔ کوئی مجھے جادو گر کہتا تھا اور کوئی کہتا کہ یہ علم کا سالگر ہے۔ ”ابوریحان، وجہ تسمیہ: البير و فی“ نے علم ہدیت اور ریاضی پر ایک بہترین کتاب لکھی جس کا نام تفہیم ہے۔ اس علمی کتاب میں سوال و جواب علم ہدیت اور ریاضی کو سمجھایا گیا ہے اس ضمن میں یہ بہترین کتاب سمجھی جاتی ہے۔

”تفہیم کو البير و فی نے ایک ہم وطن خاتون ریحانہ بنت حسن کے لئے لکھا تھا اور اسی نسبت سے وہ ”ابوریحان“ کی کنیت سے مشہور ہوا۔

ریحانہ بنت حسن ایک پاکیزہ ذوق رکھنے والی پڑھی لکھی خاتون تھی اور اسے علوم و فنون سے بڑی دلچسپی تھی۔

ریحانہ کے اس علمی ذوق سے پتہ چلتا ہے کہ مسلمانوں کے اس علمی دور میں علم ریاضی اور علم ہدیت جیسے خشک اور مشکل ترین مذاہیں سے خواتین کو بھی دلچسپی تھی۔

”قانون مسعودی“ فن ریاضی پر سہرین کتاب تسلیم کی جاتی ہے۔ قانون مسعودی میں البروفی نے علم ریاضی کے بعض اہم ترین مسئلے حل کئے ہیں۔ ایک جگہ اس نے ٹریگونومیری سے بحث کی ہے:

(۱) ٹریگونومیری (TRIGONOMETRY) علم مثلث کے مسئلے کو اس طرح بتاتا ہے کہ ایک خاص نصف قطر کے دائرے کے اندر اگر ایک مساوی الاضلاع مثلث، یا ایک مربع یا مخمس (PENTAGON) یعنی پانچ اضلاع، یا ایک سدیس (HEXAGON) شش پہل یا ایک مخفن (HEPTAGON) ہشت پہل یا ایک عشرتھ (DECAHEDRON) دس کونے والی شکل کی اضلاع بنائی جائے تو ان میں سے ہر ایک کا صلح دائرہ کے نصف قطر کی مقدار میں کیوں کرناکالا جاسکتا ہے؟ البروفی نے مثالیں دے کر ان کو حل کیا ہے۔

(۲) ایک جگہ البروفی نے اس نظریے کی بھی وضاحت کی ہے جس کے تحت اس نے زاویے کے ان چھوٹے سے چھوٹے فرقوں سے جیب کی تیزیں نکالی ہیں اس کا یہ نظریہ عوامل (THEORY OF FUNCTIONS) آج کے زمانے میں جس طرح لکھا جاتا ہے، اس کا یہ سلسلہ لامناہی ہے۔ مگر البروفی نے اسے صرف تین درجے تک لکھا ہے۔

علم ریاضی کی تاریخ میں اس تکنیک کو نیوٹن (انگلستان ملکہ) اور اس کے پیغمبر ہم عصر مغربی ممالک کے ریاضی والوں کی طرف منسوب کیا جاتا ہے، جو ترسویں اور اٹھارہویں صدی میں اگرے ہیں، لیکن درحقیقت سلم دور کے اس نامور سائنسدان اور علم ریاضی کے ماہر البروفی نے آج سے ماتھیاں قبل نہ صرف اس تکنیک کو دریافت کیا تھا بلکہ اس نے جد دلیں مرتب کر کے ان سے علمی کام بھی لیا تھا۔ البروفی نے علم ریاضی میں کئی تکنیکی نئے دریافت کے سبقے جو آج بھی تسلیم کئے جاتے ہیں۔

البروفی نے قانون مسعودی میں دنیا کے مختلف شہروں

عرض البلد اور طول البلد کی دریافت کے درمیان طول البلد (LONGITUDE) کا فرق دریافت کرنے کے اصول اور قاعدے بتائے ہیں، ان قاعدوں میں کردی ٹریگونومیری (SPHERICAL TRIGONOMETRY) کے بعض مسائل کا اطلاق کیا گیا ہے، یہ نہایت مشکل مسئلے ہیں جو ریاضی کے ایک طالب علم کے نقطہ نظر سے خاصے پہنچیدہ ہیں۔

البروفی نے دنیا کے مشہور شہروں کے درمیان اپنی تحقیقات کے مطابق جو طول البلد کا فرق معلوم کیا ہے اس کی جد دلیہاں پیش کی جاتی ہے، اس نے ہندوستان کے چند شہروں کا طول البلد یہ بتایا ہے۔

|         |       |        |       |
|---------|-------|--------|-------|
| لاهور   | ۳ منٹ | ۳ درجے | ۳ میل |
| سیالکوٹ | " ۵۵  | " ۳۲   | " ۴   |
| پشاور   | " ۳۲  | " ۲۳   | " ۳   |
| ملتان   | " ۲۹  |        |       |

## دنیا کے دیگر شہروں کے طول البلد

| بلنچ     | منٹ | درجے | میل  |
|----------|-----|------|------|
| نیشاپور  | ۹   | ۰ ۲۰ | ۰ ۲۰ |
| جرجانیہ  | ۱۰  | ۰ ۱۳ | ۰ ۱۳ |
| شیراز    | ۱۵  | ۰ ۳۶ | ۰ ۳۶ |
| رے       | ۱۶  | ۰ ۱۵ | ۰ ۱۵ |
| بغداد    | ۲۳  | ۰ ۲۰ | ۰ ۲۰ |
| دمشق     | ۲۳  | ۰ ۲۰ | ۰ ۲۰ |
| رقہ      | ۳۰  | ۰ ۳۱ | ۰ ۳۱ |
| اسکندریہ | ۳۶  | ۰ ۳۲ | ۰ ۳۲ |

زمین کے محیط کی پیمائش حوصلہ مند البریو نے زمین کے محیط اور قطب کی سائنس داون نے زمین کے محیط کو قطب تارے کے ذریعے معلوم کیا اور (۹۰.۰۵) میل بتایا۔

مامونی دور کے سائنس داون کا طریقہ بہت صاف اور سادہ تھا۔ یعنی ایک وسیع میدان میں کسی مقام پر قطب تارے کی بلندی کا زاویہ معلوم کرلو اور پھر شمال کی طرف چلے جاؤ اور ساتھ ہی ساتھ بلندی کے اس زاویے کی نئی پیمائش بھی لیتے جاؤ۔ یہاں تک کہ ایسے مقام پر پہنچ جاؤ جہاں یہ زاویہ پورا ایک ڈگری ڈگری بڑھ جائے۔ اب پہلے مقام اور دوسرے مقام کے درمیان کا فاصلہ ناپ لو، یہ زمین کے محیط کی ایک ڈگری کی پیمائش ہو گی۔

اب اسے (۰.۶۲) کے ساتھ ضرب دو تو زمین کا محیط صحیح صحیح نکل آئے گا۔ اس محیط

کو پانی یعنی ۱۳۱۶ء میں پر تفصیم کرنے سے زمین کا پورا محبط معلوم ہو جائے گا اور سپر اس کو گورنمنٹ پر تفصیم کر دیں تو نصف قطر معلوم ہو گا۔

ابیر و فی کا طلاقی جو اس نے پہلے فطری طور پر نکالا تھا اس سے مختلف تھا اس طریقے میں پہلے زمین کا نصف قطر معلوم کیا جاتا ہے اور سپر اس سے (۱۴۲) یعنی (۱۳۱۶ء) کے ساتھ ضرب دکر زمین کا محبط دریافت کیا جاتا ہے۔ ابیر و فی کا طلاقی صرف وہاں استعمال کیا جاسکتا ہے جہاں وسیع میدان ہوا اور اس میں ایک بلند ٹیلہ ہو۔

مورخین لکھتے ہیں کہ ابیر و فی جب سنکرت زبان سیکھنے کی خرض سے پنجاب میں قائم تھا اور رہتا تھا اُن کا بہ نہد کھلئے مواد بھی فراہم کئے تو ایک بار وہ پنجاب کے اصلاح کی سیکر رہا تھا۔ اسے ایک میدان سے گزرنا پڑا اتفاق سے وہاں اسے ایک بلند ٹیلہ نظر آیا جسے نہذا یا ٹیلہ بالانا تھا کہتے ہیں، اپنے ٹیلہ وہی ہے جس سے ہیر را بخھاکی کہانی والستہ ہے جب را بخھانے جو گی کاروپ بھرا چاہا تو اس ٹیلے پر اگر ایک ہندو جو گی کا شاگرد بننا۔

ابیر و فی نے اس بلند ٹیلے کو اپنے مقصد کے لئے استعمال کرنا چاہا۔ اس کے چاروں طرف وسیع میدان تھا جس کی ضرورت تھی۔

**ابیر و فی کا نیا طریقہ** ابیر و فی نے پہلے زمین کا نصف قطر معلوم کیا، پھر اسے دے کر زمین کا محبط دریافت کر دیا، ابیر و فی نے بھی صحیح طریقے سے زمین کا محبط معلوم کیا لیکن اس کے لئے شرط وہی ہے کہ وسیع میدان ہوا اس میں ایک بلند ٹیلہ بھی ہوا۔ ابیر و فی کو عہدِ ما مونی کا طلاقی معلوم تھا، لیکن اس نے پہ اپنا نیا طریقہ ایجاد کیا ابیر و فی کے حساب سے زمین کا محبط (۲۳، ۹) میل ہوتا ہے، جو بہت حد تک صحیح ہے۔

اس نے دو میں یعنی آج کل کی تحقیق کے طبق زمین کا محبط (۲۳، ۸) میل ہے اس لئے سے ابیر و فی کی پیمائش میں آج کی نسبت سے صرف (۸)، میل کی کمی ہے اور ما مونی کے مقابلے میں عہدِ ما مونی کی نسبت (۲۶، ۷) میل کی غلطی تھی، لیکن ابیر و فی کی پیمائش میں غلطی صرف (۷) فیصد ثابت ہوئی، یہ غلطی اس قدم دور کے حالات کو روکھتے ہوئے کوئی غلطی نہیں ہے۔

پس توبہ ہے کہ بعض اپنی استعداد اور قابلیت اور فہانت سے اس و انش ورنے کام لیا اور اس قدر صحیح تیزی نکالا۔ زمین کے نصف قطر اور محبط کی آئی صحیح پیمائش کر دینا ابیر و فی

کے کمال کا ایک واضح ثبوت ہے

**دھاتوں کی کثافت اضافی معلوم کرنا** ابیروفی علم ریاضی کا مامہر تھا  
قابلیت سے صیغ فائدہ اٹھایا۔ وہ عملی تجربے کے میدان میں بھی مہارت تاثر کرتا تھا، اپنی  
ذہانت اور عملی مہارت کے ذریعہ ابیروفی نے اٹھارہ مختلف قسم کی دھاتوں اور غیر دھاتوں  
کی کثافت اضافی SPECIFIC GRAVITY کی نہایت صیغ پہائیش کی اور شیجے کو درج کیا۔ اس نے  
اپنے این جملہ تجربات کو ایک رسالے میں بیان کیا ہے۔ دھاتوں کی کثافت اضافی معلوم کرنے کا طریقہ  
اسی وانشو نے ایجاد کیا

علم ریاضی میں ابیروفی نے ایک اور نیا طریقہ ایجاد کیا اس نے نہضوی سلسلے  
GEOMETRICAL PROGRESSION کو جمع کرنے کا فاصلہ نکالا جس کے ملی اطلاق سے اس نے :-

$$1 + 16 + 16^2 + 16^3 + \dots + 16^{n-1}$$

کی قیمت نکالی ہے جو اس کی تحقیق کے مطابق  $16^{n-1} \cdot 0.955 \cdot 32 \cdot 0.000 \dots$  ہے، جو اس کی ناگزیری  
ہے، علم ریاضی میں اتنے بڑے جواب کا سوال بہت کم لوگوں نے حل کیا ہوگا۔

**ابیروفی کی کتابیں اور یورپ** یورپ کے دانش وردوں نے ابیروفی کی  
کتابیں اور اس کی تابوں سے پورا پورا افلانہ  
اٹھایا:

ابیروفی کی کتاب آثار الباقيه اصل عربی زبان ہی میں مقام لیپزیگ (LEIPZIG) میں ۱۸۲۴ء میں شایع ہوئی۔ اور پھر فرانسیسی اس کا انگریزی ترجمہ لندن سے ۱۸۳۰ء میں اتنا دن میں شایع  
ہوا اور بہت پسند کیا گیا۔

ابیروفی کی کتاب کتاب المہند اصل عربی زبان میں شہر لیپزیگ سے ۱۸۲۴ء میں شایع  
ہوئی اور سال بھر کے اندر ہی اس کا انگریزی ترجمہ لندن سے ۱۸۳۰ء میں شایع ہوا۔  
قانون مسعودی اصل عربی میں راجڑہ المعارف (حیدر آباد) نے شائع کیا۔ اس کے  
بعض اجزاء کا ترجمہ بھی یورپ کی زبانوں میں ہو چکا ہے لیکن پوری کتاب کا مکمل ترجمہ ابک  
یورپ کی زبانوں میں نہیں ہوا۔ قانون مسعودی پیریہ بہت سے شکران مسائل ہی اور فرنی اغیار سے  
اس کا درجہ بہت بلند ہے غالباً اسی وجہ سے اس علمی کتاب کے ترجمے کی جراحت کوئی ذکر سکا۔

## ۶۴۔ ابوحاتم مظفر اسپر ازی

علم طبیعت کی شاخ علم میکانیات (MECHANICS) اور ماسکونیات تعارف کا باکال پندرہ میں، علم ریاضی کا ماہر دھاتوں کی قدر سچائی نے والا قیمتی دھاتوں کا صحیح وزن معلوم کرنے کا طریقہ دریافت کرنے والا، ایک ایسی نازک ترازو کا موجود جس سے سونا اور دیگر قیمتی دھاتوں میں ملاوٹ کا صحیح پتہ چل جائے۔ ملاوٹ کا چارٹ نیا کرنے والا باکال والش ور۔ وزن کی ابتدائی اکائی اوفیہ راؤنس (RONS) اور درجہ (MATERIALS) اور اس کی صیغہ تینیں معلوم نہ ہو سکیں، اندراز اس نے

**علیٰ خدمات اور کارنامے** کا ماہر بخدا اور اس نے کئی نئی دریافتیں کیں علم ہیئت اور ریاضی کے ماہر عمر خیام نے ملک شاہ سلطوقی کے عہد میں ایک اچھی رصدگاہ اصفہان بیس فاہم کرائی تھی۔ اس رصدگاہ کی نگرانی اور کام کے لئے بہت سے سائنسدان اور ماہر انجینئروں کی جماعت مقرر تھی ان میں ایک مظفر اسپر ازی بھی تھا اور علم ہیئت کا ماہر اور اچھا صنایع تھا اس میں اور بھی کئی خوبیاں تھیں۔

بررسیگاہ (OBSERVATORY) میں آلات رصدی کو سہیت اہمیت حاصل ہے، کیوں کہ آسمان کے عجائب کا مشاہدہ کرنا آسان نہیں ہے۔ اس کام کیلئے آلات کا صحیح ہونا بھی ضروری ہے، رصدگاہ میں آسمان کے مشاہدات کے لئے جاتی ہیں اور زمین سے اجرام فلکی کا مطالعہ کیا جاتا ہے اس مشاہدے، مطالعے اور معاائنے کی صحت اور عدگی کا دار و مدار ان سب آلات کی عدگی، صحت اور صفائی پر ہے۔

ملک شاہ سلطوقی کی منکورہ رصدگاہ اپنی عدہ کارگذاری کے لحاظ سے بہت مشہور ہے اس رصدگاہ میں آلات رصدی کا اپنی تھا اور جو مظفر اسپر ازی تھا وہ ایک جدت پسنداد و ایک انگیزہ بھی تھا۔ اسپر ازی علم طبیعت (PHYSICS) سے خاص دسی رکھتا تھا وہ علم طبیعت کی دو مشہور شاخوں میکانیات (MECHANICS) اور ماسکونیات (HYDROSTATICS) میں اور اس کا مطالعہ کا ملک رکھتا تھا۔

ایک نازک ترازو کی ایجاد اسپرائزی ایک اچھا صنایع تھا۔ اس کے بعد کی پسند دار اونے ایک ترازو تو کسے ڈھنگ کی ایجا کی، اس نازک ترازو کی خوبی یقینی کہ اس کے ذریعہ سونا اور سونے چاندی کی بنی ہوئی اشار اور زیورات میں ملاوٹ کا صحیح صحیح پتال جانا تھا۔ یعنی سونا خاص ہے یا اس میں کچھ ملاوٹ ہے اگر ملاوٹ ہے تو وہ سری دھات کس قدر ہے

اسپرائزی کی بیہ ایجاد کردہ ترازو کثافت اضافی (SPEClFIC GRuNIT) کے اصول پر ہوتی ہے۔

سونا اور چاندی نیز دیگر دھاتوں کا صحیح صحیح وزن معلوم کرنے کے لئے مسلم ماہرین ایک خاص اصول سے کام لپٹتے تھے، مثلاً سونے کی کثافت اضافی (۳۰۰ ر ۱۹) ہوتی ہے اور باقی دھاتیں اس سے بلکہ ہوتی ہیں اب سونے میں اگر چاندی یا تانبہ جو کھوٹ کے طور پر اس میں ملا رہتی ہیں یہ دھاتیں سونے سے بلکہ ہوتی ہیں پس ملی ہوئی دھات کے سبب سونے کی بنی ہوئی اس چیز کی کثافت اضافی (۳۰۰ ر ۱۹) نہیں ہو سکتی بلکہ کم ہو جاتی اور اندازہ ہو جاتا ہے کہ اس سونے میں کتنی ملاوٹ ہے۔

اور اگر ملاوٹی دھات کی نوعیت معلوم کر لی گئی تو یہ بھی پتہ چل سکتا ہے کہ اس شے میں اس قدر سونا ہے اور اتنی حصے ملاوٹ میں ہے۔

کثافت اضافی معلوم کرنے کا طریقہ کثافت اضافی معلوم کرنے کے لئے سوچ بھریے کرنے ضروری ہیں ایک تبرہ تو ہے کہ اس شے کا عام وزن صحیح معلوم کیا جائے اور دوسرے پر اس شے کا وزن پانی کے اندر ہوت کے ساتھ دریافت کیا جائے اور کھرپانی میں اس کے وزن کی تعمیک تعمیک کی نکالی جائے اسپرائزی نے اس سلسلہ میں جو طریقہ اختیار کیا تھا مثالوں کے ذریعہ اس کی تشریح کر دیا مناسب معلوم ہوتا ہے۔

فرض کیجئے کہ سونے کے ایک زیور کا عام وزن (۸۰)، اوقیا ہے اور پانی میں اس کا وزن (۵)، اوقیا ہے یعنی پانی میں اس کے فنک کی کمی تقدر (۵) اوقیا ہو جاتی ہے۔

اب اس زیور میں خالص سونے کے ساتھ کچھ حصہ چاندی بھی بطور کھوٹ کے ملی ہے جیسا یہ معلوم کرنا ہے کہ اس زیور میں کتنے اوقیا خالص سونا ہے اور کتنی چاندی ہے۔

سونے کی کثافت اضافی (۳۰۰) اور چاندی کی کثافت اضافی (۵۰۰) پہلے سے معلوم ہے

۶۲

اس نے اس مثال کے ذریعہ علم ریاضی کے اس سوال کو با آسانی حل کیا جا سکتا ہے۔  
منظفر اسخرازی کی ترازو و ایک تسمیہ کی ماسکونی ترازو تھی جس کے ذریعہ دبی ہوئی شے کا عام وزن  
پھر پانی میں اس کا سچے وزن معلوم کیا جا سکتا تھا اور دونوں کے حالت فرقی سے پانی میں اس کے وزن  
کی کمی نکلا جا سکتی تھی۔

اس فرازی کے ذریعہ دلائی نے بہت سی تائیں پیدا کیں۔ اس نے  
دھاتیں میں ملاوٹ کا چارٹ سیکڑوں تجربے کر کے سونے میں چاندی کی ملاوٹ کے بہت سے  
چارٹ تیار کئے۔ یہ اس کی مہارت کا کام تھا اس چارٹ میں چارخانے تھے؛ پہلا خانہ؛ اس شے کا کل  
وزن، دوسرا خانہ؛ پانی میں اس کے وزن کی تیاری، میسرخانہ؛ سونے کی تقدار کا وزن، پھر تھا خانہ؛ اس  
میں چاندی کی تقدار کا وزن۔

اس نے سونے میں ملاوٹ اور چاندی میں ملاوٹ، کے سلسلے میں سیکڑوں دھاتوں سے  
متعلق چارٹ بڑی محنت سے تیار کیا تھا۔ ان چارٹوں کا تیار کرنا نہایت مشکل اور صبر آزمایا کام تھا۔  
اس کا مہم اس فرازی نے اپنی عمر کے کئی سال صرف کئے تھے۔

انوکھی ترازو کی ایجاد اور اس چارٹ نے صفتی اور کاروباری دنیا میں بہت سبھوں پیدا کر دی  
اویں ڈرام کا استعمال کرتے تھے، درہم اور راقفیہ  
چھوٹی چھوٹی اوقتی چیزوں کا وزن کرنے ہوتا تو ہی دو معیار صحیح مانے جاتے تھے اس کا وجہ

مسلم دوسرے آج تک اس سائنسی زبانے میں بھی جاری ہے  
جب عینی خزانے اسلامی مالک سے یورپ کی طرف منتقل ہونے لگے تو یہ وزن بھی زیاد پہنچ چونکہ  
یہ نہایت مناسب اور مزدوں تھا اس لئے ان کو داش وران یورپ نے بجنہسے باقی کر کا۔ کوئی فرق  
نہیں کیا اور آج بھی ان کا چلن ویسا ہے

اویفیہ = آونس      بن جبیا - اور -

کہا جانے لگا

درہم = ڈرام  
اس نے دوسریں آج بھی اپنالوں میں آؤں اور ڈرام کا استعمال اور یہ کرنوں کے لئے نہایت  
کثرت سے متوسل ہے کہ ان کے بغیر ہم نہیں چل سکتا۔ لیکن یہ ہمارے ڈاکٹروں تا جرشا پر بھی جانتے ہوں کہ ان  
کے وزن کے استعمال میں آنے والا یہ وزن اونس اور ڈرام کیا ہے اور کس روکی یادگار ہے۔

## ۷۴۔ امام محمد بن احمد غزالی

**تعارف علم دین کا جنبد و اور مبصر، شریعت کا مفسر، دینی قوانین اور مسائل پر مجتہدانہ رائے  
قاوم کرنے والا۔ علم اخلاق (۵۷۸ھ) اور روحانیت پر فلسفیانہ انداز سے بحث  
کرنے والا۔ علم نفیات (۵۹۰ھ) کا ماہر، تصور اور معرفت کی حقیقت بیان  
کرنے والا۔ جدید فلسفہ اخلاق کا موجود اور محقق۔ انسانی زندگی کے عظیم مقصد کو سمجھنے والا۔ اسلامی  
معاشرت اور ثقافت کا نکتہ داں۔ تعلیم و تربیت کا ماہر۔ اسلامی زندگی کا صحیح نظریہ پیش  
کرنے والا۔ دنیا کے اسلام کا عظیم مفتکہ اور مدبر۔**

وطن: طاہران (ضلع خراسان) ولادت: ۵۱۵ھ، وفات: ۵۶۵ھ مفر ۵۵ سال

**ابتدائی زندگی، تعلیم و تربیت** امام غزالی کا درجہ حکماء اسلام میں اس وجہ سے  
خون کا سطاع کیا اور غور و فکر کے بعد اسلامی نقطہ نظر کو سامنے رکھتے ہوئے ان علوم پر  
تحقیقیں لیں، غلطیاں نکالیں، فلسفیانہ نظر سے ان علوم کو جانیا، عقل کی کسوٹی پر صحیح طور سے  
بہ کھا، اور سائنسی اصول کے تحت مشاہدے اور تجربے کے بعد اپنی مضبوط اور مستحکم رائے  
قاوم کی، اصول اور قاعدے واضح کئے، اسلامی نظریات بیان کئے۔

امام صاحب کے والد غریب آدمی تھے اور دین سے بڑا شغف رکھتے تھے۔ فیقرانہ اور  
صوفیانہ زندگی پسند تھی، وعظ اور نصیحت کی محفلوں میں بڑے ذوق و شوق سے شریک ہوتے،  
قناعت پسندی ان کو عزیز تھی۔

کہتے ہیں کہ امام صاحب کے والد اکثر عالمیں کرتے تھے کہ اے اللہ! اولادِ صالح  
عطافرما! جو نیک بخت اور واعظ ہوا اللہ تعالیٰ نے ان کی دعا رقبول فرمائی اور ان کو ولاد  
صالح عطا کیا۔ جس نے علم دین کی زبردست خدمت کی۔

امام غزالی دو بھائی تھے، ان کے والد کو تعلیم و تربیت کا بہت خیال تھا، امام غزالی  
اچھی بچے، ہی تھے کہ ان کے والد سخت، یہاں پڑے اور زندگی سے مایوس ہو گئے بچوں کی صحیح

تعلیم و تربیت کا مناسب انتظام کرنا چاہتے تھے۔ انہوں نے ان دونوں بچوں کو اپنے ایک صوفی دوست کے پسروں کے بچوں کی تعلیم و تربیت کے لئے تائید کر دی اور اس سلسلہ میں ان کو ایک رقم بھی خرچ کے لئے دے دی۔ اور بھر کہا:

”مجھ کو نہایت افسوس ہے کہ میں لکھنے پڑھنے سے محروم رہ گیا! اب میری یہ دلی خواہش ہے کہ ان دونوں بچوں کو آپ اپنی تعلیم دیں! تاکہ میری جہالت کا کفارہ ہو جائے۔“

صوفی دوست نے دونوں بچوں کو اپنے ذمہ لے لیا۔ ان کی تعلیم و تربیت کا انتظام کیا اور اپنی نگرانی میں رکھا اور تعلیم و تربیت پر پوری توجہ دی۔ لیکن کچھ دونوں کے بعد وہ پونجی ختم ہو گئی اور اب مشکل وقت آن پڑا۔ ایک دن غریب صوفی دوست نے کہا:

”تمہارے والد مرحوم نے جو رقم دی تھی وہ ختم ہو گئی! اور میں تو ایک فقیر آدمی ہوں میرے پاس نہ دولت ہے اور نہ جاندآد کہ تمہاری کچھ مدد کر سکوں! اس لئے اب کسی مدرسے میں داخل ہو جاؤ، دیاں تمہاری گزر اوقات کا بھی انتظام ہو جائے گا۔“

امام صاحب اس واقعہ کو بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ ہم دونوں طوسیں کے ایک مدرسے میں داخل ہو گئے اس لئے کہ ہماری گزر اوقات کا کوئی انتظام ہو جائے۔ اور ہمارے سے بے فکری ہو۔ اس لئے ہم نے علم کو خدا کے لئے توحاذ کیا لیکن وہ خدا ہی کا ہو گر رہا! امام صاحب نے ابتدائی کتابیں اسی مدرسے میں پڑھیں۔ اللہ نے اچھا ہیں ویا خفا۔ قوت حافظہ بہت قوی تھا، بہت محنثی تھے اور جغاکشی کی زندگی پسند کرتے تھے، اس لئے وہ طلبہ میں سب سے نمایاں تھے۔

ابتدائی تعلیم کے بعد جب طلبہ اونچے درجے میں پہنچتے تھے۔ اس دور میں درس کا طریقہ تو دیاں درس کا طریقہ الگ تھا۔ طلبہ مطالعہ کر کے تیار ہو کر آتے تھے۔ طلبہ درجے میں بیٹھ جاتے تھے اور کتاب سامنے ہوتی تھی، استاد سبق کے مطالب پر تقریر کرتا تھا، یعنی وہ کچھ لکھر دیتا تھا۔ طلبہ خاموش توجہ سے سنتے اور نوٹ کرتے جاتے تھے۔ پھر پس نوٹ کے مطالب کو سمجھتے ہوئے تقریر کی روشنی میں مرتب کر لیتے تھے۔ اس زمانے میں یہ مرتب نوٹ ”تعليقات“ کہلاتے تھے۔

امام صاحب بہت متعدد تھے، وہ درس کے وقت جماعت میں استاد کی پوری تقریر

۲۰۵  
پابندی سے نوٹ کر لیتے تھے ہر سے ملیتے سے اسے مرتب کرتے تھے جلد فتحہ رفتہ امام اعلیٰ حبیب اکھاد جانا  
بآس درس کی تقریر دل کا ایک بڑا مجموعہ ہو گیا تھا، اور یہی ان کا علیٰ مسلمانیہ مخدیجے سے اسی دو ماہ ۱۳۷۶ھ  
میں تعلیقات کہتے تھے۔

۳۹  
**ایک واقعہ اور تنبیہ** مدرسہ میں تعطیل ہو گئی تھی، امام غزالی نے حضور مسیح حامل ساتھ  
لیا اور گھر جانے کے ارادے سے ایک قافلے کے ساتھ ہوئے اتفاقاً  
قافلہ پر ڈاکر پڑا۔ ڈاکوؤں نے مسافروں کو لوٹ لیا، امام صاحب کے پاس بھی جو کچھ محتساب لٹ  
گیا۔ اسی سامان میں امام صاحب کے وہ نوٹ کی کاپی (تعلیقات) بھی تھی، اور یہی ان کا اسمی  
سرہ مایہ تھا جسے امام صاحب بہت عزیز رکھتے تھے۔

امام صاحب کو اپنے اس علیٰ سرمائے کے لئے کاہر کا بہت رنج ہوا، وہ صبر نہ کر سکے  
ڈاکوؤں کی تلاش میں چلے۔ وہ ڈاکوؤں کے سروار کے پاس پہنچے اور نذر ہو گیا۔

”مجھے کچھ بھی چاہیے! اب اس دہ کتاب جو میرا عزیز ترین علیٰ سرمایہ ہے آپ والپس  
کر دیں وہ آپ کے لئے بالکل بیکار بھی ہے، اسی کے لئے میں نے وطن جھوڑا ہے!  
ڈاکوؤں کا سردار ایک لڑکے کی ایسی باتیں سن کر ہنس پڑا اور کہنے لگا۔“

”آپ نے خاک پر حنا لکھنا سیکھا! جب کہ آپ کی یہ حالت ہے کہ ہم نے آپ  
کے کتاب چھین لی تو آپ بالکل کورسے رہ گئے! ایسا علم کس کام کا!  
سردار نے یہ کہہ کر دہ کتاب (تعلیقات) واپس کر دی۔

امام صاحب بر سردار کے اس طمعتہ بھرے فقرے کا بہت اثر ہوا اور علم کے شوق نے  
انھیں بے چین کر دیا۔ وہ گھر آئے تو وہ سارے لکھے ہوئے اسباق کو غور سے پڑھا۔ اور پھر  
سمجھ کر ان کو زبانی یاد کر ڈالا، تب جا کر ان کو اٹھیں ہوا۔

**علوم و فنون کے شوق میں طویل سفر** امام صاحب تعلیم کی ایک منزل ختم کر چکے  
ہیں جا کر اعلیٰ تعلیم حاصل کرنے کا ارادہ کیا۔ اس زمانے میں مدارس کی تعداد بہت ہو گئی تھی،  
ہر شہر میں ٹرے ٹرے مدرسے تھے لیکن اس جلتے میں نیشاں اور اور بفادیدہ و مقام علم کے  
بہت ٹرے مکر سمجھے جاتے تھے۔ اور ان میں دو بزرگ ایسے تھے جو اس دور میں جامع العلوم  
مجھے جاتے تھے۔ ایک حضرت علامہ عبد الملک نسیار الدین امام الحجیین دوسرے علامہ ابو الحلاق

شیرازی، ان قابل اساتذہ کے حلقة درس میں ہزار ہا طلبہ شریک ہوتے تھے۔  
امام صاحب بھی طوس کے چند نوجوان طلبہ کے ساتھ نیشاپور روانہ ہو گئے۔ مدرسہ نظامیہ  
میں داخل ہو کر امام الحرمین کے حلقة درس میں شریک ہو گئے۔ یہ شہزادہ کا زمانہ تھا۔  
امام صاحب کا علمی ذوق و شوق ہمہ وقت ان کو مطالعہ میں مصروف رکھتا تھا، سخت  
محنت کرتے تھے اور طبی پابندی سے حلقة درس میں شریک ہوتے تھے، وہ کبھی بھی ناغفرنہ ہونے  
دیتے تھے۔

حضرت علامہ امام الحرمین اپنے اس فرمां بردار اور محنت شاگرد سے بہت خوش تھے،  
اور اکثر کہا کرتے تھے :

میرے شاگردوں میں غزالی کا علم دریائے ذخیرہ ہے!

اس قدیم زمانے میں تعلیم کا ایک طبقہ یہ بھی تھا کہ درس جب ختم ہو جاتا تو طلبہ منتشرہ  
ہوتے بلکہ ان طلبہ میں جو سب سے زیادہ لائق ہوتا وہ جماعت کے سب طلبہ کو دوبارہ درس  
دیتا اور اس سبق کو پڑھاتا، اور استاد کے بتا کے ہوئے طالب اور منعافی کو ابھی طرح ان کے  
ذہن لشیں کر دیتا۔ اس وقت طلبہ آندازہ بحث و مباحثے میں شریک ہوتے تھے، ایسے طالب علم  
کو ”معید“ کہتے تھے لیکن سبق کو دوبارہ پڑھانے والا۔

”معید“ پوری جماعت میں قابل عترت اور احترام سمجھا جاتا تھا۔ معید جماعت میں  
نظم و ضبط بھی قائم رکھتا تھا۔ اور طلبہ کا نامزدہ بھی ہوتا تھا، گویا اسے جماعت کے مانی ٹرکی  
حیثیت حاصل تھی۔ امام صاحب اپنی جماعت کے ”معید“ تھے۔

امام صاحب کے علمی شوق، حوصلہ اور محنت نے یہ ملند مرنیہ ان کو عطا کیا کہ طالب علم کے  
زمانے ہی میں دہ استاد کے سامنے درس بھی دینے لگے، اور اب تصنیف و تالیف کا کام  
بھی شروع کر دیا۔

امام الحرمین جب تک زندہ رہے امام غزالی کی بارکت صحبت سے الگ نہیں ہو کے،  
ان کے انتقال کے بعد امام صاحب کے لئے وہاں کوئی کشش باقی نہ رہی۔ چنانچہ امام غزالی  
تعلیم تو مکمل کر چکے تھے اور درس کا سلسہ جاری تھا مگر وہ مدرسہ کی زندگی سے نسلکے۔

**نظام الملک طوسی** ملک شاہ سلوانی بڑا علم و دوست اور ہوش مند بادشاہ تھا۔  
نظام الملک طوسی اس کام شہور وزیر تھا۔ نظام الملک مصاحب علم

اولوالعزم، صاحب تدریس اور مدد بر تھا۔ وہ نہایت خوش اخلاق اور قابل تھا۔ ساتھ ہی اہل کمال کا بڑا قادر دان بھی تھا۔

نظام الملک کے حسن انتظام میں ملک نے خوب ترقی کی۔ ہر طرف امن و امان تھا، رعایا خوش حال اور فارغ البال تھی، نظام الملک علم کی قیادہ جانتا تھا۔ اس نے اس نے ہر جو شے بڑے شہر، قصبے اور گاؤں تک میں مدرسے کھلوادیئے، تعلیم کا نہایت عمدہ انتظام کیا۔ اس کے دور میں ملک کے تمام پڑھے تکھے اور قابل لوگ درس و تدریس اور علمی مشاغل میں مصروف تھے۔ تعلیمی بجٹ اور تعلیمی ٹیکس نے نظام الملک عالی درجہ مدد بر اور منتظم تھا، اس نے اسی کی ایجاد سے۔ اس نے تعلیمی ٹیکس بھی لگایا۔ یہ تعلیمی ٹیکس بھی اسی کی ایجاد سے۔ ملک شاہ سلوتوی کی سلطنت میں نظام الملک نے تعلیمی بجٹ کو فوکیت دی تھی۔ اس قدیم دور میں ان مدارس کے لئے تعلیمی بجٹ جیچہ لا کھا اثر فیاض سالانہ تھا، اس زمانے میں یک اشرفی کی تیمت بچپسیں روپے مان لئے جائیں تو گوپا ایک گرد بچا سلا کھو رہا تھا کا سالانہ تعلیمی بجٹ ہوتا تھا۔

نظام الملک نے اپنی آمدی پر بھی تعلیمی ٹیکس لگایا تھا، اس صاحب علم و فضل و ذیر نے اپنی کل آمدی کا دسویں حصہ تعلیم کے لئے وقف کر دیا تھا، ایک تو علم کا شوق و درسے حصول علم کے عام ذرائع نے تعلیم کو بہت بڑھا دیا تھا۔

نظام الملک اہل علم و فضل کا بڑا قادر دان تھا۔ اس بنابرہ نظام الملک کا دربار ہر قسم کے علماء اور فضلاء کا مرکز بن گیا تھا۔

امام صاحب نظام الملک کی ثہرت سن چکنے تھے، کہ وہ صاحب علم ہے، تعلیم کا بہت اجھا انتظام کیا ہے اور اہل علم کی قدر کرتا ہے۔ امام صاحب نے مدرسے نے محل کر نے نظام الملک کے دربار کا رخ کیا۔

امام صاحب بھی مشہور ہو چکے تھے، نظام الملک امام صاحب کی علمی قابلیت کا عالی سُن چکا تھا۔ نظام الملک نے شان دار طریقے پر امام صاحب کا مقابلہ کیا اور نہایت احترام کے ساتھ ان کو دربار میں لا کر عزت کی جگہ دی اور ٹری خوشی کا انعام دیا۔

**در باری علیٰ مجلس یا ایوان پارلمینٹ** بادشاہی میں اعلیٰ اور وزیر اکادمی باری میں دوسرے بار کیا ہوتا تھا۔ درباری علیٰ مجلس یا ایوان پارلمینٹ میں بہت اہمیت رکھتا تھا۔ درباری علیٰ مجلس یا ایوان پارلمینٹ میں علم و فن کے بحث کے روزگار کی مجلس ہوتی، اسی مجلس نے زندگی کے شعور کو جاگر کیا۔ تہذیب اور تنہن کی آبیاری کی، معاشرہ کے ذکر دلپک کو سنوارا اور نظام حکومت کی اصلاح کی مجلسیں حکمرانوں کو ظلم و ستم کرنے سے روک دیتی تھیں۔ انصاف پر آمادہ کرتی اور عوام کو قابو میں رکھتی، درباری علیٰ مجلس ریاست یعنی حکومت کے لئے دماغ کی حیثیت رکھتی تھی۔

**علمی مناظرہ**:- اس قدیم زمانے میں فضل دکال کے اہلہ کار کا ایک خاص طریقہ معاشرہ میں راجح ہو چکا تھا اور یہ طریقہ علمی مناظرہ یا علمی بحث و مباحثہ کا تھا۔ یہی طریقہ دربار دل میں بھی رائج تھا۔

اس دور میں امراز، وزیر اور سلطین کی محفلوں اور دربار دل میں ملک کے چندہ علماء، فضلاء، ماہر ہنرمند اور کاری گر، غرض ہر فن کے بحث کے روزگار افراد جمع رہتے تھے۔ اور بادشاہ ان کی صحبت سے مستفید ہوتا تھا۔ ان محفلوں میں علمی مسائل، نیز تاریخی، سائنسی، معاشرتی، ادبی اور دیگر ہر قسم کے موضوع پر گفتگو ہوتی تھی، بحث و مباحثہ ہوتے رہتے اور پھر کوئی نیمسہ ہوتا تھا۔ امراز، وزیر اور بادشاہ نیز دیگر درباری ان محفلوں میں باقاعدہ شریک ہوتے تھے۔ یہی محفلیں اور مجلسیں معاشرہ اور سوسائٹی کے لئے معیار تھیں۔

ان علمی مجالس میں مقررہ موضوع پر جو شخص نہایت تکلف کی اور فصاحت و بلاغت سے گفتگو کرتا، دلیلیں پیش کرتا، نکتے بیان کرتا اور زور تقریب دکھاتا، وہی شخص کامیاب کہا جاتا۔  
بادشاہ اسے انعام داکرام سے نوازتا اور دربار میں سب سے ممتاز درجہ کا دستحق ٹھہرتا تھا۔

امام صاحب دربار میں پہنچنے تو دیکھا کہ دربار میں سیکڑوں اہل علم و فضل جمع ہیں، امام صاحب بھی ان علمی مباحثت میں حصہ یہیں لگے۔ امام صاحب کی تقریب نہایت فیض و بلیغ ہوتی، وہ اپنے طرز ادا، از در بیان، احمدہ الفاظ، ثبوت و دلائل سے آرائتے، ہر موضوع پر اس طرح اپنے مخصوص انداز میں گفتگو کرتے کہ دربار کا ہر شخص متاثر ہوئے بغیر نہیں۔ وہ سکتا تھا، اور پھر تھیں و آفرین کے لئے بلند ہونے لگتے تھے۔

امام صاحب نے اپنی محنت، ذہانت اور خداداد قابلیت کی بنیاد پر دربار میں اپنا اچھا اور باعزم و احترام اثر قائم کر لیا، اہل ملک نے ان کی قدر و منزلت بڑھائی۔ ان کی علمی تابیت،

اور اعلیٰ صلاحیت کے سبب ان کو ممتاز تسلیم کیا۔

**مدرسہ نظامیہ بغداد** مدرسہ نظامیہ بغداد جو اس وقت اپنا کے اسلام کی عظیم ترین احمد مشہور یونیورسٹی تھی۔ اس میں قابل ترین اور بخوبی روزگار علاوہ فضلاً درس دیتے تھے۔ مدرسہ نظامیہ کے اساتذہ پوری ریاست ہی میں نہیں بلکہ اس وقت کی پوری علمی دنیا میں خاص اہمیت رکھتے تھے اور بڑے احترام کی نظر سے دیکھے جاتے تھے۔ مدرسہ نظامیہ میں درس و تدریس کے لئے ایک قابل ترین شخص کی جگہ خالی تھی نظام اللہ کو تردد تھا، اور ہر طرف نظر دوڑا رہے تھے، یا کایک امام غزالی سامنے آگئے۔ نظام الملک کو خوشی ہوئی اور امام غزالی کو اس عظیم عہدے کے لئے منتخب کیا۔

امام صاحب بڑی عظمت و شان کے ساتھ بغداد میں داخل ہوئے، اور مدرسہ نظامیہ کے سند و نس کو زینت بخشی، یہ بڑی عزت اور احترام کی جگہ طلبہ کے لئے خاص کشش کا سبب بن گئی، اس وقت امام صاحب کی عمر صرف (۲۴) سال تھی، اس قدر کم عمری میں مدرسہ نظامیہ کے اس عظیم عہدے پر کسی کا مقرر کیا جانا بڑے فخر کی بات تھی۔ جو علمی قابلیت کی اعلیٰ ترین سند تھی۔ یہ درجہ امام صاحب کے سواراب تک کسی اور کو حاصل نہ ہوا کا تھا، امام صاحب نہایت اطمینان اور دل چسپی کے ساتھ یہ علمی خدمت انجام دینے لگے۔

**طبعیت میں انقلاب، سچے علم کی تلاش** مدرسہ نظامیہ میں طلبہ جو ق درجوق آنے لگے۔ امام صاحب مدرسہ میں نہایت مستعدی اور قابلیت کے ساتھ اپنے فرائض علمی اور انتظامی انجام دے رہے تھے تقریباً پانچ برس اس طرح سکون اور اطمینان کے ساتھ گزر گئے۔ اس وقت ان کی عزت اور شہرت کو چارچاند لگ گئے تھے۔ لیکن ان کے دل کو سکون نہ تھا۔ کچھ طلب سختی جوان کو بے چین کر دی گئی۔ تلاش و جستجو کا جذبہ آبھر گیا اور مدرسہ کی یہ کیساں زندگی بے کیف معلوم ہونے لگی۔ اور اب یکایک ان کی طبیعت میں انقلاب پیدا ہوا، یہ پر سکون اور جامد زندگی ان کو پسند نہ آئی، آخر تلاش و جستجو کے جذبے کے ساتھ وہ سیاحت یر آمادہ ہوئے اور اس عظیم عہدے سے استغفار دے دیا۔

امام صاحب نے رخت سفر باندھا اور اہل بغداد کو حضرت دیاس سے روتا ہوا چھوڑ کر ملک شام روانہ ہو گئے۔

امام صاحب غور و فکر کے لئے پرسکون زندگی جاہتے تھے۔ چنانچہ دس برس تک غاموش گوشه نشینی کی زندگی گزاری، شب و روز مطالعہ اور غور و فکر میں لگے رہتے اور فرصت کے اوقات میں مقامات مقدستہ کی زیارت سے اپنے دل کو تسلیم دیتے۔

امام صاحب اس انقلاب طبیعت اور تلاش حق کو اپنی ایک کتاب میں جو کچھ بیان کرتے ہیں۔ اس کا خلاصہ یہاں پیش ہے، اول نیں تحقیق و جستجو کا بے پناہ جذبہ انھیں ہے میں کر رہا تھا۔ وہ غور و فکر کرنا چاہتے تھے اور ہر مسئلہ کو عقل و درایت کی کسوٹی پر کتنا چاہتے تھے۔ لکھتے ہیں:-  
نوجوانی میں جب میرا سن میں سال کا بھی نہ تھا، اور آج تک جب میری عمر پچاس سے زیادہ ہے۔ ہمیشہ حق بات کی تحقیق و جستجو میں لگا رہا۔ میں ہمیشہ صمیع اور غلط کے فرق کو سمجھنے کی کوشش کرتا رہا۔

حقیقت طلبی اور نکتہ رسی کا یہ فوق کوئی اختیاری نہ تھا۔ بلکہ طبعی تھا اور ابتداء ہی سے میری نظرت میں داخل تھا اس کا اثر یہ ہوا کہ کسی مسئلہ کو اس وقت تک نہ مانتا جب تک کہ خود تحقیق نہ کر لیتا۔ آنکھ بند کر کے کسی نظریے یا خیال کو تسلیم کر لینا یا کسی مسئلہ کو مان لینا، میری آزاد طبیعت اسے قبول نہ کرنی تھی۔ میں ہر بات کے لئے ثبوت و دلیل چاہتا تھا، متابدے اور عقل سے کام لیتا تھا۔  
اچھی طرح غور کرتا تھا۔

میں نے ہر مذہب اور جماعت کے لوگوں کے خیالات اور نظریات کو پڑھا، مجھ کہیں اطمینان حاصل نہ ہوا، نہ کہیں روشنی نظر آئی !  
ہر طرف سے ماپوس جو کہ آخر میں نے تصوف کی طرف توجہ کی۔

### تصوف کیا ہے؟

تصوف پر غور کرنے سے معلوم ہوا کہ تصوف کی تکمیل علم اور عمل دونوں سے ہوتی ہے۔ اور جو نیک علم بہت آسان ہے عمل کی نسبت۔ صرف علم بنیاد نہیں بن سکتا، اور صمیع عمل کے لئے ضروری ہے کہ ان ان سب کچھ چیزوں کو زہد و ریاضت افتیاز کرے تاکہ اسے یک سوئی اور اطمینان قلب حاصل ہو!

میرے دل میں یہ بات بیٹھ گئی، جاہ و حشت۔ شان و شوکت آرام و آسائش سب پچھے ختم کر کے، میں بعد ادے نکل کھڑا ہوا۔ دس برس تک یہ کیفیت قائم رہی۔

اور یہ دن عبادت، غور و فکر اور تلاش جو بھی میں گزرے اور مطالعے میں صرف ہوئے آخہ دل میں روشنی لظر آئی اور اللہ تعالیٰ نے صحیح علم کی طرف رہنمائی کی۔ شوھدر کے بعد دل کو اطمینان ہوا اور میں اس خلوت نیشنی اور خاموش فقیرانہ زندگی سے باہر گیا۔ سب دوستوں نے یہی مشورہ دیا کہ اب عزلت نیشنی سے نکل کر علوم دین کی صحیح طور سے خدمت کرنی چاہیے!

اس اقتباس سے امام صاحب کی طبیعت، مزاج اور موصوف کے علمی ذوق و ثائق اور حقیقت بینی کا صحیح صحیح اندازہ ہو سکتا ہے۔ اس وقت تک ماحول کو رانہ تقليید پسند کرتا تھا، اور کسی مسئلہ کو عقل و درایت کی کسوٹی اپر برد کر کر اس کو سمجھنے کی کوشش نہیں کرنا تھا۔

**علم و فن کی قسمیں** امام صاحب نے تمام علوم و فنون کو دین کا خادم بتا دیا۔ وہ جملہ علوم علم ریاضی، علم منطق، علوم طبعی، علوم الہی، علوم الاخلاق اور سیاست صحیح اور اسلامی نقطہ نظر سے ان علوم کی جدا جدابیتیں ہیں۔

(۱) علوم ریاضی بدیہی علم حساب ہے اور ہندسہ وغیرہ پر مشتمل ہے جو فیضی دلائل سے ثابت کئے جاتے ہیں۔ جن کا انکار نہیں کیا جاسکتا۔ مذہب اور دین کے معاملات سے اس کا کوئی تعلق نہیں۔

(۲) علوم منطق، یہ بحث و مباحثے کا فن ہے، اپنے مقدمہ کو نظری ثبوت دلائل سے ثابت کرنا۔ اس علم کا بھی دین دندہب سے کوئی تعلق نہیں۔

(۳) علوم طبیعیات: یہ کائنات کا علم ہے۔ اس میں مفرد اجسام مثلاً، مٹی پانی ہوا اور آگ، اور مکب اجسام مثلاً معدنیات، نباتات، حیوانات کا علم شامل ہے۔ اس علم کے ذریعہ ان چیزوں کی ماہیت، انتزاعات اور تغیرات سے بحث کی جاتی ہے اور ان کے اسباب معلوم کئے جاتے ہیں۔

(۴) علوم الہیات بذات باری تعالیٰ جو خالق کائنات ہے۔ اس علم کے ذریعے فلسفیانہ اندازیں اس کی وحدانیت، قدرت اور دیگر جملہ اوصاف حسنہ کے بارے میں بحث کی جاتی ہے۔ اس علم کو فارابی اور اس کے بعد ابن سینا نے مسلم نظریات سے زیادہ قریب کر دیا۔

(۵) علم الاخلاق ہے علم انسانی زندگی سے تعلق رکھتا ہے۔ اس علم کا نکاہ فوج کے اوصاف، عمدہ اخلاق اور انسان کی تہذیب و اصلاح اور جی شہرت سے ہے۔

(۶) علم سیاست ہے اس علم کا تعلق معاشرہ کی تنظیم، حکومت اور اس کے کاروبار سے ہے۔ اس میں سماجی مسائل سے بحث کی جاتی ہے۔ ملکی معاملات کو سمجھایا جاتا ہے، رعایا اور حکام کے تعلقات بتائے جاتے ہیں۔ ملک کے مفاد کا تحفظ کیا جاتا ہے۔

علم سیاست کو فلسفیوں نے آسمانی کتابوں اور پیغمبروں، اولیاء اور دانشوروں کے حکم احکام اور نصایع سے لے کر مرتب کیا ہے۔

علم فلسفہ شریعت کے تابع ہے۔ امام غزالی نے ان فلسفہ شریعت اور اخلاقی فضائل امور پر بڑے اچھے انداز میں بحث کی ہے، ان کے خیالات و نظریات نہایت واضح، اعلیٰ اور سمجھے ہوئے ہیں۔ وہ لکھتے ہیں:-

شریعت یہ حکماء اور اہل علم و فضل کے نزدیک شریعت انسان کی اعلیٰ تمدنی اور شہری زندگی کے پاکیزہ اصول اور قاعدے ہیں۔ یہ اصول اور قاعدے دینی مسائل، اہل علم و فضل اور دانشوروں کے اعلیٰ اور پاکیزہ نظریات اور مشاہدات سے مأخوذه ہیں۔

یہی اصول اور قاعدے یعنی شریعت وہ اخلاقی فضائل ہیں جو انسان کو معادت کی راہ دکھاتے اور صحیح راستے پر چلاتے ہیں۔

شریعت انسانی زندگی کو بہترین طریقے سے مرتب کرتی ہے۔ وہ پاکیزہ، کامیاب اور خوش گوار زندگی گزارنے کی تعلیم دیتی ہے۔ شریعت کا مرکزی نقطہ انہر تعالیٰ کی ذات اور اور اس کی وحدانیت ہے۔ شریعت بتاتی ہے کہ عظیم مقصد سعادت ماحصل کرنا ہے۔ شریعت عام جہور کو صحیح پاکیزہ اور دیانت دارانہ تعلیم دینا چاہتی ہے۔

فلسفہ بد صرف عقلی اصول اور قاعدے ہیں یا تو انہیں ہیں۔ یہ خود حکماء اور عقولدار کے وضع کردہ قاعدے، ان کے خیالات اور نتایج ہیں۔

انبیاء کے کرام اعلیٰ نمونہ ہیں تمام حکماء، وانش و راد علاماء و فضلاء اس اہم متنق ہیں کہ

یہ کسی افضل ترین شخصیت کی پیر و می کے ذریعے ہی آنکھوں سے دیکھ کر اور سمجھ کر حاصل کئے جاسکتے ہیں۔ انسان کے سامنے پیر و می کے لئے انسانی زندگی کا ایک اعلیٰ اور افضل نمونہ ہونا چاہیے جن سے وہ رہنمائی حاصل کرے۔ اور وہ اعلیٰ نمونہ افاضل ترین اور پاکیزہ شخصیت ہی ہو سکتی ہے۔ اور وہ افضل ترین پاکیزہ شخصیت صرف انبیاء کرام کی ہو سکتی ہے۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے انبیاء کرام کو مسیح فرمایا۔

حسن اللہ تعالیٰ کو پہندہ ہے

اصلی فضائل اور اس کی تکمیل، انسانی زندگی کا مقصد انسان کو اللہ تعالیٰ نے  
بر قسم کا حسن عطا فرمایا ہے۔  
حکماء نے دو قسم کے حسن بیان کئے ہیں ہیں ہیں حسن صورت اور حسن سیرت، یا حسن ظاہری اور  
اور حسن باطنی۔ انسانیت انھیں دونوں کے مجھے عین کا نام ہے۔  
حسن صورت ہے۔ انسان کی خوبصورتی اور تناسب اعضا۔ اس کو اہمیت حاصل  
نہیں ہے۔

حسن سیرت ہے۔ انسان کے عمدہ اخلاق و عادات، ویانت و امانت، حسن صورت،  
حسن سیرت کے تابع ہے۔ امام صاحب اس کی آئندہ تحریک کرتے ہیں۔

امام صاحب بتانا چاہتے ہیں کہ قدرت نے ہر چیز کو با مقصد پیدا کیا ہے۔ انسان بھی اُونیا  
یہ با مقصد آیا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اسے علم اور عقل عطا کر کے اس پر ذمہ داریاں ڈال دیں  
اور اس کی منزل متعین کر دی۔ ہمیں منزل اس کا مقصد قرار پایا۔

اب تحقیق طلب یہ مسئلہ ہے کہ انسان کی زندگی کا مقصد کیا ہے۔ دنیا میں صرف کھانا پینا  
اور آرام دراحت حاصل کرنا، یا کچھ اور اعلیٰ شئے۔ اگر صرف کھانا پینا اور آرام دراحت حاصل  
کرنا انسان کی زندگی کا مقصد ہوتا تو اللہ تعالیٰ نے اسے عقل جیسی نعمت کیوں عطا کی اور  
علم اسے کیوں بخدا، اس میں ہمہ قسم کی صلاحیتیں کیوں دی دیت رکھیں؟ انبیاء کرام کو مسیح  
کرنے کی کیا ضرورت تھی۔ پھر انسان اور جانوروں میں فرق کیا رہ جاتا ہے۔

اللہ تعالیٰ نے انسان کو اثر فارغ اور افضل بنایا۔ بیشک اس کی کوئی اعلیٰ منزل ہے جکamar  
میں ابو نصر فارابی اور ابن مسکویہ نے سب سے پہلے علمی نقطہ نظر سے اس مسئلہ پر بحث کی  
ہے۔ امام صاحب اس مسئلہ پر نہایت وضاحت کے ساتھ بحث کرتے ہیں۔ ابو نصر فارابی

اور ابن مسکو یہ ان دونوں حکما نے ان انی زندگی کا مقصد سعادت حاصل کرنا قرار دیا ہے امام صاحب بھی اسی کی تائید کرتے ہوئے اس کی مزید تشریع کرتے ہیں۔

امام صاحب ان انی زندگی کے اعلیٰ مقصد کو معادت حاصل کرنا قرار دیتے ہیں، اور سعادت حاصل کرنے کے وہ طریقے بھی بتاتے ہیں۔ امام صاحب کہتے ہیں :

ان ان بر لازم ہے کہ وہ اپنے مزاج اور اپنی جملہ صلاحیتوں میں توازن اور تناسب پیدا کرے۔ تاکہ جملہ اخلاقی پہلوؤں کی تکمیل ہو جائے۔ ان ان حسن سیرت سے آراستہ ہو کر حلی ان ان اور کامل شہری بن سکتا ہے۔

حسن صورت کی تکمیل کے لئے چند شرطیں ہیں، جن کے بغیر وہ حسین اور خوبصورت نہیں بن سکتا۔ ان ان کے من ظاہری یعنی حسن صورت کی تکمیل صرف ان دو آنکھوں کی خوبصورتی سے نہیں ہو سکتی بلکہ اس کے ساتھ ناک، منہ اور لب اور رخسا درگردان میں بھی حسن ہونا چاہیے۔ جب یہ سب باتیں کسی میں پائی جائیں گی تو اسے حسین کہہ سکتے ہیں۔ چہرے کے یہ چاروں اجزاء آنکھ اناک، منہ اور رخسار حسن ظاہری کے لئے معیار قرار دیئے گئے ہیں۔

**حسن سیرت** حسن صورت کی تکمیل کے یہ چار اجزاء اور ہیں یعنی یہ چار شرطیں ہیں۔ اسی طرح ان ان کی سیرت جو کہیں زیادہ اہمیت رکھتی ہے اسے حسن باطن کہتے ہیں۔ امام صاحب حسن باطن کے بھی چار اجزاء بیان کرتے ہیں۔ جن میں حسن پایا جانا ضروری ہے اور یہ اخلاقی فضائل کی تکمیل کے لئے لازم ہیں۔ جب ان چاروں اجزاء میں حسن توازن اور حسن اعتدال پیدا ہو جاتا ہے تو اخلاقی فضائل کی تکمیل ہوتی ہے، ملکارم اخلاق اور حسن خلق وجود میں ہوتا ہے۔

حسن سیرت جسے حسن باطن بھی کہتے ہیں امام صاحب اس کے یہ چار اجزاء بیان کرتے ہیں۔

#### قوت علمیہ، قوت غصیہ، قوت شہوانیہ، قوت عدلیہ

اللہ تعالیٰ نے ان ان میں یہ چاروں قوتیں ودیعت رکھی ہیں۔ جن کو اعتدال پر رکھتا اور ان کو صحیح طور پر کام میں لانا حسن سیرت ہے! امام صاحب ان چاروں قوتوں کی تشریع یوں کرتے ہیں :

۱۔ **قوت علمیہ**، یعنی صحیح علم کے دائرے میں تدریج اور تلفظ، قوت علمیہ کا حسن یہ ہے کہ وہ اپنے صحیح علم کے ذریعے غور و فکر کے بعد اپنے عقائد اور خیالات میں حسن

پیدا کرے۔ وہ اپنے عقائد اور فیالات کے غلط اور صحیح ہونے کو جان سکے، وہ اپنے اعمال و افعال میں جو اس سے صادر ہوتے ہیں، نیک و بد کے فنر ق کو سمجھ سکے۔ وہ جھوٹ اور پسخ میں تیز کر سکے۔

وہ اپنے صحت مند خیالات نظریات اور عقائد کے ذریعے اپنی بامقصد زندگی کے نظم و ضبط کو عمدگی سے قائم رکھ سکے۔

**قوت علمیہ** ان ان میں صحیح تفکر دلدوہ کا مادہ پیدا کر دیتی ہے بشرطیکہ صحیح رُخ پر اُس کو تربیت دی جائے، اور اسے کمال تک پہنچایا جائے۔

قوت علمیہ کی مددہ صلاحیتوں کے ذریعے وہ حدتر کمال تک پہنچتا ہے۔ اور یہی حکمت ہے، یعنی تربیت یا فتح عقل و دلش، علم کا ملکہ۔ حکمت ہی جملہ اخلاق حسنہ اور فضائل کی بنیاد ہے، اسی سے انسانیت پیدا ہوتی ہے جو اسے اپھا اور کامیاب شہری بناتی ہے۔

(۱) **قوت غضبیہ**، یعنی جوش اور دولہ پیدا کرنے والی قوت، مطلبہ حاصل کرنے کی تحریک پیدا کرنے والی طاقت۔ اس کی انتہا غصہ ہے۔

(۲) **قوت شہوانیہ** یعنی شوق، تمثا اور خواہش، آرزوں اور مرادوں کی قوت جو قوت غضبیہ کا سبب بنتی ہے اور تحریک پیدا کرتی ہے۔

ان دونوں قوتوں کا حسن یہ ہے کہ ان میں اعتدال اور توازن پیدا کیا جائے جلتہ نہیں، خواہشات، ذوق و شوق۔ صلاح و فلاح کی حدود میں ہوں۔ اور تمام تحریکات نیکی کے دائرے میں اُبھریں، امانت اور دیانت، فلوس نیت میں ذرا کھوٹ نہ آنے پاگے۔

قوت غضبیہ اور شہوانیہ کا غلط، بے جا اور بے موقع اظہار نہ کیا جاسکے ان کو حسن کے ساتھ قابو میں رکھا جائے۔ اور عمدگی سے با موقع ان کا استعمال ہو۔

(۳) **قوت عدالتیہ**، قوت شہوانیہ اور قوت غضبیہ کے بہترین امتزاج سے یہ نئی قوت یعنی قوت عدالتیہ ظہور میں آتی ہے۔ قوت عدالتیہ ہر قول اور عمل میں اعتدال پیدا کرتی ہے، فاعل اور قابل کو اور اس کے اعمال دافعوں کو شریعت کی حدود میں

رکھ کر ان میں اعتدال قائم رکھتی ہے۔

حسن سیرت کی تغیرت میں ان قوتوں کو کس طرح کام میں لانا چاہئے۔ آئندہ اس کی تشرع کی جاتی ہے۔ تاکہ مقصد اور طریقہ واضح ہو جائے۔

**حسن سیرت کی تکمیل اور سعادت** اللہ تعالیٰ نے ان ان کو اشرف اور اعلیٰ بنایا ہے اور اس کی بنیاد حسن سیرت ہے۔ امام فرازی گفتے ہیں کہ حسن سیرت یعنی حسن بالمن کو بڑی اہمیت حاصل ہے۔ ان ان کا یہ جو ہر ہے ان ان کی کامیاب اور خوش گوارنندگی کا دار و مدار حسن سیرت ہے جس کی انہتمانی منزل سعادت کے حسن سیرت کے چاروں اکار کا ذکر اور پر ہو جکا ہے۔ امام صاحب فرماتے ہیں۔

”ان اکار کان اربعہ میں اعتدال قائم رکھنا، صحیح تناسب اور توازن رکھنا اور صحیح موقع استعمال کا نام حسن مُخلق ہے۔ اسی کو مکار م اخلاق کہتے ہیں۔ یہ مکار م اخلاق یعنی حسن خلق شریعت کے صحیح حدود میں شرعی اصول اور قوانین کے ذریعے ترتیب پا کر حاصل کئے جاسکتے ہیں۔“

واضح رہے کہ ان چاروں قوتوں کا تعلق عمل سے ہے۔ عمل کے بغیر یہ قوتیں کوئی اثر ظاہر نہیں کر سکتیں۔ بلکہ ضایع جاتی ہیں۔ ان چاروں قوتوں کی تشرع کی جاتی ہے۔

(۱) قوت علمیہ: اس قوت کو علم کی استعداد بھی کہہ سکتے ہیں۔ اس کا حسن یہ ہے کہ صحیح اور حقیقی علم حاصل کرے اور اس صحیح علم سے اپنے ذہن و دماغ کو ہمدردہ تربیت دے کر اپنے میں صحیح تدبیر اور تفکر کا مادہ پیدا کرے۔ تربیت یافتہ عقل صحیح طور پر سوچ سکے۔ یہی علم علم نافع ہے۔

قوت علمیہ کا ملکہ یہ ہے کہ وہ حق دباطل کے فرق کو سمجھ سکے گا۔ زندگی کے نفع اور نقصان کو وہ جان لے گا۔ ہر شے کی حقیقت اور اصلیت اس پر واضح ہو جائے گی۔ وہ اپنی بصیرت سے حق کو سمجھ لے گا۔ اور یہی ملکہ اس کا حسن ہے۔

قوت علمیہ میں جب کمال حسن پیدا ہو جاتا ہے تو اس کو ”حکمت“ کہتے ہیں۔ حکمت تمام اخلاق حسنہ کی بنیاد ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

وَمَنْ يُؤْتِ الْحَكْمَةَ . جس شخص کو اللہ نے حکمت اور دانی عطا کی  
فَقَدْ أُولَئِي خَيْرًا كثیراً سمجھ لو کہ اس کو بہت بڑی نعمت بخشی کی

## (۲) قوت غضبیہ (۳) قوت شہوانیہ

یہ دونوں قوتیں حکمت کے زیر اثر ہوں اور حکمت کے تابع ہوں۔ حکمت کے ساتھ ان کا انہمار ہو! عرفِ عام میں اسے عقلِ علیم اور شریعت بھی کہہ سکتے ہیں۔

یہ دونوں قوتیں کبھی بے قابو نہ ہونے یا پائیں۔ ان میں عدمِ توازن نہ پیدا ہو!

یہ دونوں قوتیں ان ان کو صحیح عمل پر انجام دیتی ہیں، تحریک پیدا کرتی ہیں۔ ان کے وصلے بڑھاتی ہیں۔ بہادری اور شجاعت کا ان سے انہمار ہوتا ہے۔ غیر اللہ کا اڈر، حوت کا خوف ان کے دل میں نہیں آنے پاتا۔

۳۔ قوتِ عدلیہ: مزاج میں توازن پیدا کر کے ہر قول اور فعل میں عمل کے وقت حسن پیدا کرتی ہے۔ زبان سے شیر میں اور پُر اثر الفاظ نکلتے ہیں۔ عمل میں زوڑ استعمال اور خلوص ہوتا ہے۔ جملہ اعمال عقل اور شریعت کے مطابق سرزد ہوتے ہیں۔  
امام صاحب ان اركانِ اربعہ کے بارے میں فرمید بحث کرتے ہیں اور فلسفیاتِ انداز  
پر تشریع لکھتے ہیں:-

قوت غضبیہ اور قوت شہوانیہ بدیہی ہے۔ یہ دونوں فطری قوتیں بچوں میں ابتداء ہی سے پائی جاتی ہیں، اور بڑی میتوں تک یہ قائم رہتی ہیں۔ لیکن ان کی تربیت ضروری ہے۔

قوت غضبیہ متنقل قوت ہے۔ اس کے بھی درجے ہیں۔

قوت غضبیہ کے حسنِ احتدال کا نام شجاعت ہے۔

شجاعت: ان میں وہ انجام دینے والی نیک قوت ہے جس کے ذریعے اچھے اعمال کا ظہور ہوتا ہے۔ وہ حق بات بولنا ہے اور امر بالمعروف سے گھرا تاہمیں۔  
شجاعت ان میں سچا عزم اور ارادہ پیدا کر کے اعمالِ صالحہ پر کمادہ کرتی ہے۔ وہ حوصلہ اور ہمت پیدا کر کے نیک ارادوں کو عمل میں لاتی ہے۔ مرد شجاع مجاہد اسے زندگی گزارتا ہے۔

ذکرِ اقبال نے کیا خوب کہا ہے:-

|                                                             |                                                                        |
|-------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|
| عقل ہے مختار لب بام ابھی<br>بے خطر کو ز پر آتش نمود میں مشق | بھے ہے حکم اذان لا اللہ الا اللہ<br>ہزاروں بت ہیں جماعت کی آستینوں میں |
| وہ مرد در دشیں جس کو حق نے دیے انداز خوش                    | ہوا ہے گوتیرہ و ند لیکن جراغ اپنے عبارت ہے                             |

شہادت میں بھی کمی اور زیادتی ہو سکتی ہے،  
قوت غضبیہ میں کمی درجے ہیں۔

اگر قوت غضبیہ زیادتی کی طرف مایل ہے تو اس کا نام "تھوڑا" ہے۔ یعنی اپنی طاقت اور قوت پر حد سے زیادہ اعتماد کرنا جس سے مزاج میں خود پیدا ہو جاتا ہے اور وہ ہے موقع بھی زور آزمائی کرتا ہے۔ یا بے وقت انہمار حق کرتا ہے۔ یا بے جا امر بالمعروف کرتا ہے۔

اگر قوت غضبیہ کمی کی طرف مایل ہو تو اس کا نام "بُزدلي" ہے۔  
شہادت کا درجہ سب میں بلند ہے۔

وقت شہوانیہ، اس کے بھی درجے ہیں:

وقت شہوانیہ میں حسن و اعتدال کا نام "عفت" ہے عفت یعنی پاکیزگی قلب و دلخواہ خیالات کی پاکیزگی۔ یہ عفت انسان میں بہت سے اوصاف حمیدہ پیدا کرتی ہے: مثلًا جود دخنا، صبر و رضا، درگزر کرنا، مرقت اور ہمدردی وغیرہ۔

عفت سے انسان میں شرم و حیا، برہنیزگاری اور احتیاط کے اوصاف پیدا ہوتے ہیں۔ وہ فناوت پسند اور متوفکی ہوتا ہے۔ وہ خوش طبع اور زندہ دل ہوتا ہے۔

عفیف کبھی ریا کار اور بے وفا نہیں ہو سکتا۔ وہ اپنا ایک حلقة رکھتا ہے، خاموش اور کامیاب زندگی گزارتا ہے۔

اگر قوت شہوانیہ زیادتی کی طرف مائل ہوئی ہے تو اس میں حرص و طمع کی بوآجائی ہے۔ وہ موقع سے کبھی فائدہ اٹھاتا ہے، اس کی طبیعت مکروہ فریب اور ریا کاری کی طرف مائل ہوتی ہے۔

وقت شہوانیہ اگر کمی کی طرف مائل ہوتی ہے تو اس کے دل میں تنگی پیدا ہو جاتی ہے، اسے لپٹتے ہوتے اور لپٹتے حوصلہ کھا جاتا ہے، اور اس وجہ سے اس میں بے حیاتی، بھل، اسران ریا کاری جیسے اوصاف رذیلہ پیدا ہو سکتے ہیں۔  
ان میں عفت کا درجہ بلند ہے۔

وقت عدلیہ، اس سے اعمال صالحہ کا ظہور ہوتا ہے۔ وہ عقل سلیم کا تابع ہوتا ہے۔  
وقت عدلیہ کے ذریعے دین کو سمجھنے اور صحیح طور پر علی کرنے کا مادہ پیدا ہوتا ہے۔ وہ

شریعت کے تابع اپنے جملہ اعمال کو رکھتا ہے وہ کبھی حد سے تجاوز نہیں کرتا۔ قوت عد لپہ اگر حد سے آگئے بڑھ جائے تو اس میں ضد کامادہ پیدا ہو جانے کا اندیشہ ہوتا ہے، اور کبھی کبھی جبر و ظلم کی طرف طبیعت مایل ہو جاتی ہے۔ حکمت، قوت علیہ میں کمال حسن کا نام حکمت ہے، حکمت عقل سیم کی صیغہ صیغہ رہنمائی کرتی ہے۔ اسی کا نام شریعت ہے۔ یہ حسن ہے اور جملہ اخلاق حسنہ کی بنیاد ہے، حکمت کے بھی درجے ہیں۔

حکمت میں اگر افراط سے کام لیا جائے تو بُرائیاں پیدا ہوتی ہیں۔ وہ تاویلات کے ذریعے اپنی رائے کو ثابت کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ وہ الفاظ اور لغات کا سہارا ڈالھونڈتا ہے۔ وہ غلط سوچتا ہے اور نئے نئے نتھے پیدا کرتا ہے۔ اور اس میں بدلی پیدا ہو جاتی ہے، اس کی دیانت پر اعتقاد نہیں کیا جاسکتا۔ اس کے اعمال مصلحت وقت کے تابع ہو لے ہیں۔

حکمت میں اگر کمی ہے تو اسے حققت اور جہالت کہتے ہیں۔ امام صاحب اس مسئلہ پر بحث کرتے ہیں اور مقل انانی پر ردشی ڈالتے ہیں۔ امام صاحب فرماتے ہیں:-

یاد رکھیے، انسان میں عقل ایک بوہرہ ہے، یہ بڑی نعمت ہے۔

قوت عقليہ اگر معتدل ہے اور یہی اس کا حسن ہے تو انسان میں بہت سے اعلیٰ اوصاف حسنہ پیدا ہو جاتے ہیں۔ وہ عمدہ عادات و اطوار کا حامل ہوتا ہے۔

عقل معتدل انسان میں حسن تدبیر، جودت، بیفع و اصابت رائے پیدا کرتی ہے۔ وہ شریعت کے تابع جملہ اعمال کو ادا قول کو رکھتی ہے۔

لیکن جب مقل کو حد اعتدال سے بڑھادیا جائے اور وہ بے قابو ہو جائے تو انسان بہت دور کی سوچنے لگتا ہے۔

عقل میں بے اعتدالی سے انسان میں برا یوں گی طرف سوچنے کامادہ بڑھ جاتا ہے۔

اس وجہ سے اس میں مکروہ فریب، جبلہ سازی، بہانہ بازی اور عیاری جیسی خرابیاں پیدا ہو جاتی ہیں۔ قوت عقليہ میں اگر کمی ہے تو اس میں بے وقوفی، ابلہ پیں، کم فہمی، ناعاقبت اندیشی کی صورتیں ظہور میں آتی ہیں۔

شجاعت کے بھی درجے ہیں فیاضی، خودداری، ازادی رائے، تحمل اور برداشتی، صبر و ضبط، عزت و قار اور استقلال حراج جیسے عمدہ محسن پیدا ہوتے ہیں، اور وہ بہترین انسان ہوتا ہے۔

شجاعت میں اگر افراد کچھ پایا جائے تو ان میں ہمہ دلی کا جذبہ پیدا ہو جاتا ہے۔ خود پرستی اور خود آرائی آجائی ہے۔ قدرے غرور بھی پیدا ہو جاتا ہے۔

شجاعت اگر کمی کی طرف مائل ہو تو ان کو وہ کچھ پست حوصلہ بنادیتی ہے۔ شرم و حیا کا مادہ دب جاتا ہے، کبھی کبھی دنائست کا انہما رسمی ہو جاتا ہے۔

یہ نفسیاتی امور اور مسائل ہیں۔ امام غزالی علم النفس کے بھی ماہر تھے۔ اور انہوں نے نہایت عمدہ انداز میں علمی طریقے سے ان ان کے قوی کو بیان کیا اور اس کا تجزیہ کیا۔

فضایل اخلاق کا یہ بلند ترین معیار فلسفیانہ انداز ہیں امام غزالی کے نکتہ روس ذہن و دماغ نے تشرع کے ساتھ بیان کیا، اس سے پہلے علماء اور دانشی وردوں نے کبھی اس طرح خور نہیں کیا تھا، اور نہ دین و مذہب کی روشنی میں یہ نکتے پیدا کئے تھے۔

الغزالی میں مولانا شبیلی نعمانی نے بھی اس مسئلہ پر کچھ اخہد خیال کیا ہے۔ یہاں بیان کروئیا مناسب معلوم ہوتا ہے:-

مولانا شبیلی نعمانی نے الغزالی میں معاوضت اور فضائل فلان قومون خصوصاً مسلمانوں کے بارے میں عمدہ رائے پیش کی ہے۔ وہ لکھتے ہیں:-

ایشیائی قوموں میں اخلاق کا جو بہتر سے بہتر نمونہ قرار دیا گیا ہے وہ یہ ہے:-  
ان متواضع ہو، حلیم ہو، دشمنوں سے انتقام نہ لے۔ سخت بات پر اس کو غصہ نہ کئے۔  
لہو و لعب سے وہ دور رہے۔ شرگیں ہو، قناعت پسند ہو، تو کل کرنے والا ہو، مجلس میں بیٹھے تو بزرگوں کے سامنے لب نہ ہلائے، ہر شخص سے جھک کر ملنے۔ غرض حقیقی خوبیاں ہوں قوت منقطعہ سے تعلق رکھتی ہوں۔

ایشیا میں ایک اچھے شہری کا یہ معیار اخلاق ہے۔ اس میں جتنے اوصاف ہیں سب منفی حیثیت رکھتے ہیں۔ حوصلہ، ہمت، جرأت کا نام نہیں۔

ایشیا کے مقابل میں دیگر شاکستہ قوموں میں عمدہ اخلاق کا معیار یہ ہے۔  
النسان آزاد ہو، دلیر ہو، غیرت مند ہو، با حوصلہ ہو، پروشوش ہو، سیاسی شعور رکھتا ہو اپنے  
حقوق کی حفاظت کر سکے۔ اور ہر قسم کے جائز آرام اور لذائیز کا لطف اٹھائے  
غرض اس میں جتنی خوبیاں ہوں وہ قوت فاعلہ سے تعلق رکھتی ہوں۔  
مولانا شبیلی نعمانی فرماتے ہیں:

”دونوں قسم کے مندرجہ بالا اوصاف اپنی اپنی جگہ اچھے ہیں اور قابل تعریف ہیں  
لیکن فرق صرف یہ ہے کہ پہلے اوصاف کا تعلق قوت منفعہ سے ہے اور قوت  
منفعہ کا میلان پست ہمتی کی طرف ہے۔ جس میں مجاذبانہ زندگی کے آثار  
نہیں پائے جاتے۔“

اگر کسی قوم میں صرف پہلی قسم کے اوصاف جن کا تعلق قوت منفعہ سے ہی پائے  
جائیں تو وہ قوم حوصلہ اور ہمت، عزم و استقلال، دورانیہ ایشی اور تدبیر اور آزادانہ زندگی  
کو بھی ہٹتی ہے اور وہ روز بے روز تنزل کی طرف مائل ہوتی جاتی ہے۔

”ایشیائی اقوام کی لیستی کا ایک بڑا سبب یہ بھی ہے کہ علماء، وعظ و پند میں جن  
اووصاف اور محاسن اخلاق کی تعلیم دیتے ہیں۔ ان میں جوش عمل، بلند ہمتی،  
عالیٰ حوصلگی، آزادی رائے، دلیری، انظم و ضبط اور عزم و استقلال کا ذکر تک  
نہیں آتا۔

امام غزالی اس نکتے کو سمجھتے تھے، چنانچہ محاسن اخلاق کی جہاں اخنوں نے تشریع کی ہے  
اس بات کا فاص خیال رکھا ہے کہ اخلاق کا پلہ، ہبائیت، افسرودہ ولی اور پست ہمتی کی طرف  
چھکنے نہ پائے، بلکہ آزادانہ اور مجاذبانہ زندگی کے اوصاف نہیاں ہوں۔

امام صاحب اسی لئے بھوں کی ابتدائی تربیت میں سیر و سیاحت، دریش جہانی اور  
مردانہ کھیلوں کو لازمی قرار دیتے ہیں۔

مولانا شبیلی نعمانی تاریخ اسلام کے ماہر اور قوم کے نباض تھے، ان کا نظر پہ بالکل  
صحیح ہے۔ غلط اور بے عمل تصوف کے رجمان نے مسلمانوں میں بے عملی کو فردغ دیا جس  
سے بے ضابطگی، آرام طلبی، اور پیر پرستی کو فلمبہ حاصل ہو گیا۔

امام غزالی ان انسانی نفیبات کو سمجھتے تھے۔ اقوام مالم کے درجن دن وال پران کی نظر تھی، اس

لئے اسلام کی صیحہ تعلیم اور شریعت کے اصول اور اس کی روح کو سمجھنا اور اس کو فروغ دینا چاہتے تھے۔ امام صادقؑ بے محل زندگی کو غلط قرار دیتے ہیں۔ شریعت سے سہرتو تجاوز کرنا جائز نہیں سمجھتے، رسم و رواج کو کوئی اہمیت نہیں دیتے۔ وہ شریعت کے اندر حوصلہ اور ہمت اور مجاہدانہ زندگی کی تائید کرتے ہیں۔ اور دو راؤں کے اوصاف دیکھنا چاہتے ہیں۔

محاسن اخلاق کے اصول اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم گیا وہ نفسیاتی تجزیہ سنتا، اور امام صاحب نے غور و فکر کے بعد جو اصول اور قوانین اخذ کئے اور تائیج پیدا کئے اس کو مرتب کر کے بیان کر دیا۔ اب یہاں سیرت کی تغیر کے طریقے اور اصول بیان کئے جاتے ہیں۔ سیرت کی تغیر اور کامیاب زندگی گزار لئے کے لئے محاسن اخلاق کے اصول بنیادی حقیقت رکھتے ہیں۔ اور محاسن اخلاق کے اصول حقیقتاً صرف چار ہیں۔ لبقيہ ان کے فروع ہیں بنیادی اصول یہ ہیں:-

### حکمت، شجاعت، عفت اور عدالت

السان ان سے مرکب ہے۔ یہ اوصاف اس کو سعادت کی طرف رہنمائی کرتے ہیں لیکن محض غور کر لینے اور اپنے طریقے پر عمل کر لینے سے ہم جن کو نہیں سمجھ سکتے۔ بلکہ ایک اعلیٰ نونہ اور مثال ہمارے سامنے با سعادوت شخصیت کی ہونی چاہیے۔

السان کے سامنے پیروی کے لئے ایک اعلیٰ اور افضل نونہ اور ایک ایسی شخصیت ہو جس میں محاسن ارتعۂ تناسب کے ساتھ جمع ہوں اور وہ قوم کی رہنمائی کرے۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ وہ کون اعلیٰ اور افضل ترین شخصیت ہوگی جس میں یہ چاروں اوصاف اور محاسن اخلاق عدگی کے ساتھ پائے جاسکتے ہیں اور جن کی بلند اور جاذب نظر اور پُر کشش شخصیت ہمیں متوجہ کر دیتی ہے اور پیروی کرنے پر ہمیں سکون بخشتی ہے تو اس کا جواب صرف یہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اعلیٰ اور ارفع شخصیت ہی ہمارے لئے نونہ بن سکتی ہے۔ آپ کی بلند ترین شخصیت میں یہ چاروں اصول کامل اعتدال کے ساتھ جمع تھے، اور آپ کی افضل ترین ذات محاسن اخلاق کا سرچشمہ تھی۔

آپ کی ذات اقدس جامع محاسن تھی۔ آپ میں یہ چاروں اصول قوت علمیہ، قوت غضیلیہ، قوت شہوانیہ اور قوت عدلیہ کامل اعتدال اور عدگی کے ساتھ جمع تھے۔ جن کا انہما موقع اور

محل سے ہوتا تھا۔ حدیث قدسی ہے **بُعْثَتٌ لِأَرْتِيمَ مَكَارِمَ الْأَخْلَاقِ۔**  
 کامل اعتدال اور حماسن کی فراوانی کے سبب ذات اقدس صلی اللہ علیہ وسلم اوقل اور  
 آخر اعلیٰ ترین معیار افضل ترین شخصیت اور پُرکشش قابل تقلید واحد نوٹہ تھی۔ آنحضرت  
 صلی اللہ علیہ وسلم سے پہلے کوئی بھی فرد ایسا نہ گزر اور نہ آئندہ کوئی ایسا جامع اور کامل ترین  
 گزر سکتا ہے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات اقدس انسانیت کی جامع کمالات ہے۔ اگلے اور پچھلے  
 لوگوں کے لئے حد فاصل ہے، اور اقوام عالم کے لئے روشنی کامینار ہے۔

آپ بپیر یعنی ان سے تھے۔ لیکن اعلیٰ ترین احسان بشریت کے حامل تھے۔ آپ نے  
 خاندانی زندگی گزاری۔ آپ بھی معاشرہ یعنی سوسائٹی کے ایک فرد اور ممبر تھے اور تمام فریض ادا  
 کرتے تھے۔

آپ معاملہ فہم تھے۔ ذہن رسارکھتے تھے۔ نرم مزان بھی تھے اور موقع محل سے غصہ بھی  
 فرماتے تھے۔ آپ بے مثل دلیر، حوصلہ مند، مستعد اور بہادر بھی تھے اور گزر بھی فرماتے تھے۔  
 دنیا کے معاملات سے دلچسپی بھی فرماتے تھے، ایسے مسائل اور امور بھی طے فرماتے تھے لیکن  
 زندگی کے ہر پہلو میں آپ نہایت پاکیزہ اور بے مثل تھے۔

شادی بھی آپ نے کی اور خاندانی زندگی گزاری۔ وہاں آپ ایک اچھے شوہر، سب  
 کے حقوق نہایت عمدگی سے ادا کرنے والے اور بہترین سردار خاندان کی حیثیت سے نمایاں  
 نظر آتے ہیں۔

زندگی کے تمام پہلو آپ کی ذات میں کامل نظر آتے ہیں، علمی زندگی میں، معاشری  
 زندگی میں اخلاقی اور تدنی زندگی میں، معاشی اور سیاسی زندگی میں ہر جگہ آپ سر محفوظ  
 نظر آتے ہیں۔

آپ خدا کے برگزیدہ بندے اور آخری نبی تھے۔ سردار دو عالم تھے، مگر آپ یہ عوام  
 بھی کے ساتھ اور عوام جیسی زندگی گزارتے تھے، آپ ہنسی مذاق بھی فرمایا کرتے تھے۔  
 کھیل کو دیں بھی حصہ لیتے تھے۔ غرض آپ زندگی کے ہر پہلو میں اپنی نظر آپ تھے۔ آپ  
 جیسا کامل ترین انسان نہ پہلے کوئی گزارے اور نہ آئندہ کوئی ایسا پیدا ہو گا۔

انسانی زندگی کا ارتقاء اور انسانیت کی تکمیل آپ کی مقدس ذات پر مکمل ہو گئی۔

اپ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد دنیا میں جو لوگ پیدا ہوئے یا ب آئندہ پیدا ہوں گے ان کے درجے اس حیثیت سے الگ الگ ہوں گے کہ جو شخص محسن اخلاق اور تقلید ملت میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے جس قدر قریب ہو گا اور مشابہت رکھے گا۔ اسی قدر وہ اللہ تعالیٰ سے قریب ہو گا اور اس کی خوشنودی حاصل کرے گا۔

محاسن اخلاق اور قرآن پاک قرآن پاک نے مسلمانوں کے محاسن اخلاق و فضائل کی طرف اشارہ کرتا ہے۔

إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ أَمْنَرُوا بِاللَّهِيْهِ وَرَسُولِهِ شَهَدُوكُمْ يَكُونُوْنَ تَائِبُوْنَ  
وَجَاهَدُوْا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِيْهِ أَوْ لِمَعِيلِ  
هُمُ الظَّالِمُوْنَ ه

بیشک اچھے سلامان تو صرف وہ ہیں جو اللہ اور اس کے رسول پر ایمان لائے پھر اس میں ذرا بھی شک ہنیں کیا، اور انہوں نے اپنی جان و مال سے اللہ کی راہ میں جہاد کیا۔ سچ ہے یہی لوگ اچھے سلامان ہیں۔

امام صاحب فرماتے ہیں:-

اللہ اور اس کے رسول پر بغیر کسی شک و شبہ کے ایمان لانے کا نام یقین کی قوت ہے، یقین ان انی مزاج میں اس وقت پیدا ہوتا ہے جب عقل اور حکمت حسن اعتدال کے ساتھ پائے جائیں۔

مال مرولت سے جہاد کا نام مخاوت ہے، جو قوت شہوانیہ کے ضبط سے ان ان میں پیدا ہوتی ہے۔ جان سے جہاد کرنے کا نام شجاعت ہے جس کے معنی یہ ہوں گے کہ قوت غضبیہ کو اعتدال اور حسن کے ساتھ استعمال کیا جائے۔

اللہ تعالیٰ نے ایک درسری جگہ صحابہ کے جو یہ اوصاف بیان کئے ہیں، مثلاً:-

أَشِدَّ أَعْمَالِ الْكُفَّارِ رَحْمَاءُ بَيْنَهُمْ ه

وہ لوگ کفار پر سخت ہیں اور آپس میں رحم دل ہیں۔

اس آیت میں اس طرف اشارہ ہے کہ سختی کے موقع پر صحابہ کرام سخت ہو جاتے ہیں اور رحم کے موقع پر وہ رحم دل اور بامروت بن جاتے ہیں!

اس آیت سے یہ اصول نکلتا ہے کہ ہر حالت میں سختی بر تنا درست نہیں ہے اور  
ہر موقع پر نرمی بر تنا اور در گزر سے کام لینا کمال حسن نہیں ہے!  
کیا ان ان کے فطری اخلاق بدل سکتے ہیں!

ان ان میں دو قسم کے اخلاق و عادات پائے جاتے ہیں۔ ایک وہ اخلاق و عادات ہیں جو فطری اور طبیعی ہیں، اور دوسرے وہ اخلاق و عادات ہوتے ہیں جن کو وہ دوسروں نے دیکھ کر حاصل کر لیتا ہے یا سیکھتا ہے۔ یا وہ محنت کر کے یاریاافت سے اس نے سیکھا ہے۔ اب یہاں حکما اور دانشوروں نے کے دو خیالات ہیں۔ سوال یہ ہے کہ کیا فطری اور طبیعی اخلاق و عادات بدل سکتے ہیں؟ حکما اور دانشوروں میں سے اکثر کا خیال یہ ہے کہ فطری اخلاق و عادات میں تبدیلی ممکن نہیں۔ اور کچھ لوگ کہتے ہیں کہ تبدیلی ممکن ہے۔  
عام نظریہ یہ ہے کہ فطری اخلاق و عادات میں تبدیلی ممکن نہیں۔ اس دعویٰ کی تائید میں یہ دو دلیلیں پیش کی جاتی ہیں:-

۱. جس طرح ظاہری صورت میں تبدیلی کرنا ممکن نہیں، متلاً ایک بد صورت کو خوبصورت بنا دینا اختیار سے باہر ہے! اسی طرح بالمنی اخلاق و عادات میں جو فطری اور خلقی ہیں تبدیلی ممکن نہیں ہے!

۲. حُنْ خلق ان ان کے مزاج میں اس وقت تک پیدا نہیں ہو سکتا، جب تک کہ تو۔ غضبیہ اور رقت شہوانیہ کا اس میں بالکل خالقہ نہ ہو جائے۔ لیکن تجربے سے بھی بات ثابت ہے کہ طویل مجاہدہ اور ریاضت کے بعد بھی یہ دفعوں قوتیں بالکل خیس ہو جائیں بلکہ بھی نہ بھی اپنے اثرات ظاہر کر دیتی ہیں۔ اکثر حکما اور دانشوروں اسی نظریے کی تائید کرتے ہیں، وہ کہتے ہیں کہ ان اونٹی طبیعت اور مزاج کو بدلانا نہیں جاسکتا۔

امام غزالی اپنے نظریے میں منفرد ہیں۔ وہ کہتے ہیں ایسے اخلاق مادات میں تبدیلی ممکن ہے اور ان ان کے مزاج اور طبیعت کو قصیع تربیت سے بدلنا جاسکتا ہے!  
امام غزالی فرماتے ہیں:

اگر فطری اور طبیعی اخلاق و عادات میں تبدیلی ممکن نہ ہو تو یہ تعلیم و تربیت اور وعظ و پند سب سکارہیں! حقیقت یہ ہے کہ آدمی تو آدمی جانوروں کے اخلاق و عادات میں تبدیلی

کی جاسکتی ہے۔

امام غزالی فرماتے ہیں :-

سرکش اور منہ زور گھوڑے کو سدھا کر فرمان بردار بنالیا جاسکتا ہے۔ کتنے، بندرا باز اور بہت سے پرندوں کی فطرت تربیت کے ذریعے بدال دی جاتی ہے۔ اور یہ آئے دن ہم دیکھتے ہیں۔

اتان کو اللہ تعالیٰ نے اثرن مخلوق بنایا ہے۔ اس میں بہت سی صلاحیتیں اللہ تعالیٰ نے ودیعت رکھی ہیں۔ اساتذہ، ماہرین نفیات اور والدین ان کی طبیعتوں کو بدال دیتے ہیں۔ ہاں اس میں محنت شاپر ہے۔ غرض علمہ تعلیم، اچھی تربیت اور بزرگوں کی صحیت سے وہ اچھے بن جاتے ہیں۔

امام غزالی نے طبیعت کی اصلاح پر بیرحاصل بحث کی ہے۔

امام صاحب کی کتابیں فارسی زبان میں کیمیا کے سعادت مشہور ترین کتاب ہے لیکن ان کتابوں میں احیاء العلوم کا درجہ بہت بلند ہے۔ امام صاحب نے فلسفہ اور مذہب کو حسن کے ساتھ ترتیب دے کر احیاء العلوم تصنیف کی ہے۔

احیاء العلوم ایک جامع کتاب ہے۔ اس کتاب نے اتنی مقبولیت حاصل کی کہ ایک طرف تو الہام اسلام نے اس کو الہامات رہائی کا درجہ دیا اور ہر شخص نے اس سے فائدہ اٹھانے کی کوشش کی۔ دوسری طرف فریدن نے بھی اس کتاب کو بڑی قدر کی نگاہ سے دیکھا اور امام غزالی کی قابلیت اور علمیت کو تسلیم کیا۔ چنانچہ ہنری لوئیس نے تاریخ فلسفہ میں احیاء العلوم کی تعریف کرنے کے لئے کہلے ”یورپ میں جدید فلسفہ افلاق کا بانی ڈیکارٹ کے زمانے میں اگر احیاء العلوم کا ترجمہ فریغ زبان میں ہو جکا ہوتا تو ہر شخص بھی کہتا کہ ڈیکارٹ نے احیاء العلوم کے مضامین چھرانے لئے ہیں!“

**احیاء العلوم کی خصوصیات** احیاء العلوم کو کئی اسباب کی بنابر برتری حاصل ہے۔ مذہبی کتابیں عام طور پر خشک اور غیر دلچسپ ہوتی ہیں اس نے ایسی کتابوں کو لوگ ذوق و شوق سے نہیں پڑھتے اور اکثر گھبرا جاتے ہیں۔ قدیم زمانے میں بھی جونکہ مذہبی طرز کی کتابوں میں فلسفہ اور غقیلیات کی چاشنی نہ ہوتی

سمی اور نہ طرز اداس بھا ہوا ہوتا تھا۔ اس لئے ہمہار اور ارباب معمول ان سے لطف نہ اٹھا سکتے تھے، بلکہ خود مذہبی گروہ میں بھی جو لوگ دینی النظر نکتہ داں اور دفت پسند ہوتے ان کو بھی ایسی کتابیں روکھی پھیکی معلوم ہوتی تھیں!

امام صاحب نے احیاء العلوم میں ایک انوکھا اور عجیب طرز اختیار کیا۔ اس طرز میں سلاست روائی اور مٹھا سس تھی۔ اس طرز نے عام و خاص سعارف و جاہل سب کو سمجھ کر لیا اور سب نے اسے سینے سے لگایا۔

احیاء العلوم میں یہ خاص بات ہے کہ جس موضوع پر لکھا ہے خوب لکھا ہے اور باوجوہ عبارت آسان اور سادہ ہے، عام فہم ہے، فلسفہ و حکمت کے معیار سے وہ گرنے نہیں پائی ہے۔ اور دلچسپی آنحضرتؐ قائم رہتی ہے۔ احیاء العلوم میں ایسی خوبیاں ہیں کہ امام رازی سے لیکر ایک معمولی و انتہائی سب کیساں اس سے فائدہ اٹھاتا اور لطف اندوڑ ہو سکتا ہے۔

علم اخلاق پر اس قدیم دور میں جتنی کتابیں لکھی گئی تھیں وہ کچھ نہ کچھ مشکل ضرور ہوتی تھیں، لیکن امام صاحب اپنے طرز کے موجود اور منفرد تھے، انہوں نے اخلاق میں فلسفیانہ مسائل کو نہایت علدہ انداز میں ادا کر کے عبارت کو جاندار بنایا، اور مفہوم کو واضح کر دیا۔

ابن سکویہ بھی اپنے وقت کا امام تھا، اور علم اخلاق میں اس کا درجہ بہت بلند ہے مگر اس کی عبارت آسان اور دل بھانے والی نہیں۔ ابن سکویہ کی تصنیف کتاب الطهارت کو پڑھئے اور اسی مضمون کو احیاء العلوم میں پڑھئے۔ دونوں کا فرق واضح ہو جائے گا۔

ابن سکویہ کی عبارت مشکل نظر آئے گی۔ طرز اداییں پھیپیدیں پائی جائے گی مگر امام صاحب کی عبارت رد اں، آسان اور دلچسپ معلوم ہوگی۔ احیاء العلوم پڑھتے جائیے ذرا بھی یہ محسوس نہ ہو گا کہ آپ کوئی علمی اور فقی کتاب پڑھ رہے ہیں۔ پورا مضمون آپ کے لالہ میں پڑھ جائے گا۔ اور آپ سراپا اثر میں ڈوب جائیں گے ادل میں ایک خاص کیفیت محسوس ہوگی۔

واقعہ یہ ہے کہ امام صاحب نے یہ کتاب احیاء العلوم اپنے وقت میں لکھی جب کہ ارام و آسائش کو قطعاً ترک کر کے مجاہدانہ زندگی اختیار کی اور شب و روز نماشر و جذب کے نشیر میں رہشار رہتے تھے احیاء العلوم کی خصوصیات کو پیش کرنے کے بعد مناسب معلوم ہوتا ہے کہ امام صاحب بہر کسی منفرد اور منصوص نظریے کو احیاء العلوم سے لے کر یہاں بتایا جائے، تاکہ امام صاحب کے خیالات بھی واضح ہو جائیں۔

**توکل اور قناعت** مولانا شبیلی مرحوم نے الغزالی میں بہت سے مسائل کا ذکر کیا ہے۔ ان میں اہم ترین مسئلہ توکل اور قناعت کا ہے۔ امام غزالیؒ نے اس مسئلہ پر بہت اچھی بحث کی ہے۔ ہم اسی مسئلہ کو یہاں بیان کرنا چاہتے ہیں۔ کیونکہ توکل اور قناعت کے معنوں کو بہت غلط سمجھا گیا ہے۔

ایشیائی اخلاق کا سب سے نازک مسئلہ توکل اور قناعت کا مسئلہ ہے، اس مسئلہ سے غلط فہمی نے تمام ایشیائی قوموں اور خصوصاً مسلمانوں کو ایک مدت سے اپاہیج اور نکما بنار کھا ہے۔ توکل اور قناعت کے معنی عوٹا لوگ یہ سمجھتے ہیں کہ کسبِ معاش اور محنت سے روٹی لانے کو چھوڑ کر ان بس خدا پر بھروسہ رکھئے۔ وہ خاق ہے، ارزاق ہے، اروزی سپہنچانے کا ذمہ دار ہے، لہذا ہاتھ پاؤں ہلانے کی ضرورت نہیں، توکل اور قناعت کر دو جو مفتدری میں ہے وہ مل کر رہے گا۔ محنت اور پریشانیوں کی ضرورت نہیں۔

لوگ اپنے اس خیال کی تائید میں کچھ دلیلیں اور صوفیاً کے کرام کی حکایتیں پیش کر کے اپنی تکمیل کر لیتے ہیں اور دل کو تسلی دے لیتے ہیں۔

افسوس توکل اور قناعت کے اس غلط خیال نے ہزاروں اور لاکھوں آدمیوں کو مختلف صورتوں میں محتاج اور گداگر بنار کھا ہے۔

امام صاحب نے احیاء العلوم میں اس مسئلہ پر نہایت عمدہ اور مفصل بحث کی ہے، امام صاحب فرماتے ہیں:

جاننا چاہیے کہ عالم ان ان کے دل و دماغ میں ایک کیفیت اور سر در پیدا کرتا ہے، اور اس کیفیت اور سر در کے تحت اس سے اعمال صادر ہوتے ہیں۔ بعض لوگ یہ سمجھ دیجتے ہیں کہ معاش حاصل کرنے اور عزت کی زندگی گزارنے کے لئے نہ ہاتھ پاؤں ہلانے کی ضرورت ہے اور نہ کوئی تدھیر سوچی جائے۔ بلکہ آدمی اس طرح بیکار پڑا ہے جس طرح چیختراز میں پر پڑا رہتا ہے، یا گوشت تختہ پر رکھا ہوتا ہے۔ لیکن یہ جاہلوں کا خیال ہے، ایسا کرنا شریعت میں حرام ہے۔

امام صاحب یہ جائز نہیں سمجھتے کہ متوكل بن کراسباب اور ذرائع سے کوئی دست بردار ہو جائے۔ امام صاحب نے اسباب ذرائع کی تین قسمیں بیان کی ہیں قطعی طبقی احتمال۔ وہ اسباب ذرائع جو قطعی اور لقینی ہیں۔ ان کو جیوڑ دینا، ان کو نظر انہا ز کر دینا غلط

ہے، الیسا جائز نہیں۔ یہ مغض جنون ہے کہ قطعی اسہاب اور ذرائع کو جوش میں آکر جھوڑ پیٹھے۔ ایسا کرنا تو تکل کے خلاف ہے۔ مثلاً اگر تم اس بات کے منتظر ہو کہ خدا تم کو روشن کے بغیر ستر کر دے گا، یا روشنی کو وقت دے دے گا کہ وہ خود تمہارے پاس جلی آئے۔ یا کوئی فرشتہ دہ مفترز کر دے گا کہ وہ روشنی لائے اور چیبا چیبا کر تمہارے معدے میں ڈال دے تو تم لے قدرت کو نہیں سمجھا اور خدا کی عادت کو نہیں پہچانا۔

قطعی اور یقینی ذرائع اور اسباب حاصل کرنا ضروری اور لازمی ہے اور شریعت ہی کہتی ہے۔ یعنی اسباب ذرائع کو بھی ہمیں لنظر انداز نہیں کرنا چاہیے۔ دوراندیشی سے کام لینا چاہیے، تو تکل کی تعلیم ہی ہے۔ مثلاً سفر میں تو شہزاد در رکھنا چاہیے۔ یہی وجہ ہے کہ بھوکھ دار لوگ اور حضرات خواص مسفر میں بھی سوئی تاگا، قیپنی اور ضرورت کی چیزیں سب رکھتے تھے۔

وہ اسباب و ذرائع جو احتمالی ہیں۔ ان کے پیچے بڑنا نہیں چاہیے۔ اس کے حصول میں شک ہو، لہذا اسے جھوڑ دینا ہی اچھا ہے۔

امام صاحب تکہتے ہیں،

خانقاہوں میں مقررہ روزیتہ پر بسر کرنا تو تکل کے خلاف ہے۔ البتہ اگر کوئی شخص سوال نہ کرے اور نہ کسی طرح ایسا لٹا ہر کرے۔ اس وقت اگر تخفے اور بدئے آجائیں تو جائز ہے اور اسی کو تنازعت کرنا کہتے ہیں، تو تکل کی یہ ثان ہے۔

لیکن جب ایسے مقامات کی شہرت ہو جکی ہو تو ایسی خانقاہیں بھی منزلہ بازار کے ہو گئیں، اور حیثیت بدل گئی۔ اور جو شخص بازار میں پھیرے رکھتا ہو وہ متوقّل نہیں کہا جا سکتا۔

## ۸م۔ ابو الفتح عمر بن ابراهیم حبیام

تعارف: عالی دماغ فلسفی اور شاعر، علم فلکیات اور ہدایت کا زبردست عالم، ماہر ریاضی دان، شمس اور قمری تاریخوں کی تحقیق کر کے ان میں مفید اصلاحات کرنے والہ، دنوں قسم کی

تاریخوں میں مطابقت پیدا کرنے کا طریقہ دریافت کرنے والا، ماہر و مہماں، شخصی مہیزوں کے دنوں کا تعین کر کے درست کرنے والے ادینی کاموں کے لئے قری سال اور سرکاری و فاتحیں شخصی سال کو حکومت کے ذریعے رایج کرانے والے لیپ سال (LEAP YEAR) کا موجہ، ادیب اور صنعت۔ وطن، نیشاپور (ایران) ولادت، ۱۳۰۸ھ، وفات ۱۳۷۴ھ میر ۹۲ سال

**ابتدائی زندگی، تعلیم و تربیت** عمر خیام کا خاندان معمولی حیثیت رکھتا تھا۔ اس کے والد ابراہیم ایک خیرم و ذرخ نے اور خیام کے نام سے شہر تھے۔ خیام کے معنی ہیں خیرہ بنانے اور سینے والا۔ یہ لفظ عرب کے نام کا بھی جزو بن کر مشہور ہو گیا۔ عمر خیام سلجوچی دور کا سب سے بڑا اور مشہور سائنس داں، ادیب اور بے مثل شاعر گزار ہے اس کی زندگی کی حقیقت کو عریان کرنے والی بے نظیر فارسی کی ربانیات، مشرق اور مغرب سے خراج تحسین و آفرین وصول کر چکی ہیں۔ عمر خیام کی ربانیات کا ترجمہ یورپ کی کئی ربانیوں میں موجود ہے۔

نیشاپور اس قدیم زمانے میں علم و فن کا مشہور مرکز تھا۔ عمر خیام نے اسی شہر میں آنکھیں کھوئیں اور تعلیم و تربیت حاصل کی۔ وہ نہایت ذہین و فہیم اور بلند حوصلہ تھا۔

**عمر خیام اور شاعری** عمر خیام ایک بے مثل اور نکتہ آفریں شاعر بھی تھا اور علم ہدایت اور شہرت حاصل کی ہے کہ شعر و ادب کے بروستاروں کی محفوظ میں اگر عمر خیام کا نام کرہ ایک سائزیں کی حیثیت سے کیا جائے۔ یا ریاضی کا ماہر بیان کیا جائے تو اہل محفوظ چیزت سے ایک دوسرے کا منہ تکنے لگیں گے۔ لیکن حقیقت یہ ہے کہ خود شاعری کا مشغله تو اس کے لئے اوقات فرصت کو وہ پچہ بنانے کا ایک ذریعہ تھا۔

عمر خیام نہایت عالی درجات تھا، وہ تربیت ریاضی داں اور علم ہدایت کا ماہر کامل تھا۔ اس کو ان علوم سے طبعاً دلچسپی تھی۔ عمر خیام ملک شاہ سلجوچی کی رصدگاہ (OBSERVATION)، میں شاہی ہدایت داں کی حیثیت سے کارگزار اور نگران تھا۔

**علمی خدمات اور کارناٹے** ختم کرنے کے بعد اس نے اپنے باپ کا پسندیدہ اختیار نہیں کیا بلکہ علمی مشاغل میں اپنا پورا وقت صرف کرنے لگا۔ علم ہدایت میں اس نے اپنی قابلیت اور

استعداد اچھی بڑھا اور علم سیاضی میں خاصی ہمارت پیدا کر لی۔

سطالعہ اور محدث کا عادی عرف خیام اب تصنیف و تاییث کی طرف متوجہ ہوا۔ اور علم سیاضی پر بڑی قابلیت سے اپنی پہلی کتاب "مکھات" لکھی۔ لیکن نوجوان عرف خیام کی طرف کسی لئے توجہ نہ کی۔ اپنے وطن میں اہل وطن کی اس بے رحمی اور ناقدری سے اسے دکھ تو ضرور ہوا مگر وہ مایوس نہیں تھا۔ اپنے علمی مشاصل جاری رکھے اور اب اپنے وطن نیشاپور سے سفر قندھار نے کا ارادہ کر لیا۔ سفر قندھار میں ان دونوں ایک دولت مند امیر ابو طاہر تھا۔ وہ صاحب علم و فضل تھا اور اچھا علمی شغف رکھتا تھا۔ اس کا تعلق شاہ ترکستان کے دربار سے تھا، ابو طاہر نے عرف خیام کو ایک جوہر قابل سمجھ کر اپنے پاس بدلایا اور اس کی بڑی قدر و مترلت کی۔ یہ شمسہ ام کا زمانہ تھا۔

امیر ابو طاہر کو بھی علم سیاضی سے خاصی دلچسپی تھی۔ عرف خیام نے اپنے محسن کے علمی شوق و ذوق کو دیکھتے ہوئے علم ریاضی پر شمسہ ام میں اپنی مشہور تصنیف الجبر و المقابلہ مرتباً کرنا شروع کیا، یہ کتاب سات سال کی مدت میں مکمل ہوئی تھی۔ اور اس وقت اس کی مکمل صرف اٹھائیں سال کی تھی۔

خیام نے اپنی ہمارت کی بنابر الجبر و المقابلہ میں کافی نئی نئی دریافتیں کیں اور اس فن میں اچھا اضافہ کیا۔ اس نے اس کتاب میں کئی نئے قاعدے لکھے ہیں اور جو اصول ایسے بیان کئے ہیں جن کی نسبت لکھا ہے کہ اس سے پہلے کسی نے اسے دریافت نہ کیا، مثلًا۔

- ۱۔ وہ کعب اور جذر جو عدد کے معادل ہو
- ۲۔ وہ کعب اور عدد جو جذر کے معادل ہو
- ۳۔ وہ عدد اور جذر جو کعب کے معادل ہو
- ۴۔ وہ کعب اور مال جو عدد کے معادل ہو
- ۵۔ وہ کعب اور عدد جو مال کے معادل ہو
- ۶۔ وہ عدد اور مال جو کعب کے معادل ہو

عرف خیام نے ان سب سوالات کو مقطوع مخدوشی کے ذریعے ثابت کیا ہے۔

عرف خیام کی یہ کتاب الجبر و المقابلہ یورپ میں شائع ہو کر مشہور ہو چکی ہے۔ مولانا شبیلی نعیانی نے اپنے مقالات میں عرف خیام کے بارے میں لکھا ہے کہ اس نادر کتاب نے اہل یورپ کے نزدیک خیام کو ریاضی دان اعظم ہونے کا ثبوت دیا ہے۔

عمر خیام کا قابل قدر کارنامہ الجبر سے میں مسئلہ دو تی (BINOMIAL THEOREM) کی بحاجت کا اصول ہے اس مسئلہ کو سب سے پہلے عمر خیام نے دریافت کیا۔

عمر خیام کی یہ کتاب الجبر و المقابلہ علم ریاضی میں مسلم دور کی الجبر سے کے موضوع پر عجیب یا پانچھویں کتاب ہے۔ اس اہم موضوع پر سب سے پہلی کتاب ٹھہاری سورس پہلے محمد بن موسیٰ خوارزمی کی تصنیف دنیا کے سامنے آچکی تھی۔

سلجوقی ہمدیں ملک شاہ کا زمانہ حکومت سب سے زیادہ شاندار تھا۔ اس دور کے مشہور وزیر نظام الملک نے اپنے حسن تدبیر سے نہ صرف سلطنت کو مستحکم کیا۔ بلکہ اس کے ہاتھ پر بہت سے ایسے علمی کارنامے بھی انجام پائے جن کی وجہ سے اس کا نام رہتی دنیا تک باقی رہے گا۔

**عمر خیام ایک طبیب حاذق کی حیثیت سے** عمر خیام اگرچہ ایک ماہر ریاضی دان اور علم ہدایت کا امام تھا۔ لیکن ملک شاہ کے دربار میں اس کا تعارف ایک طبیب حاذق کی حیثیت سے ہوا۔

واقعہ یہ پیش آیا کہ ملک شاہ کا بڑا کاشہزادہ بخیر مرض چیپ میں متلا ہو گیا۔ شاہی اطباء کے علاج اور نگرانی کے باوجود اس کی حالت بگرانی گئی۔ اس وقت اہل دربار کے مشوروں سے عمر خیام کو ملب کیا گیا۔ عمر خیام کی تدبیر دل اور علاج سے اللہ تعالیٰ نے مریض کو صحت عطا فرمائی اور وہ تندرست ہو گیا۔

عمر خیام ایک کامیاب طبیب کی حیثیت سے مشہور ہو گیا۔ ملک شاہ نے عمر خیام کی بڑی قدر و منزلت کی اور اپنے شاہی طبیب کے عظیم عہدے پر مقرر کر کے اپنے درباریوں میں شامل کر لیا۔ لیکن عمر خیام طبیب کی حیثیت سے کہیں زیادہ ایک ماہر ریاضی دان تھا اور علم ہدایت میں اسے کمال حاصل تھا۔ اس نے ملک شاہ کو آمادہ کیا کہ اصفہان میں ایک اعلیٰ پائے کی رصد گاہ (OB SERVATORY) تعمیر کرائی تاکہ عمیانہات فلک کا مطالعہ کیا جاسکے، چنانچہ ملک شاہ نے ایک شاندار رصد گاہ تعمیر کرادی۔ اس رصد گاہ میں عمر خیام کے مشوروں سے ہنایت عدہ قسم کے آلات نصب کئے گئے اور جلد انتظامات عمل میں آئے۔

اس رصد گاہ میں عمر خیام ایک اعلیٰ افسر اور نگران کی حیثیت رکھتا تھا۔ اس رصد گاہ میں اور بھی قابل لوگ جمع ہو گئے تھے۔ جو اس دور میں علم ہدایت کے کامل سمجھے جاتے تھے۔ ان کی تعداد

سات تھی۔ ان کے نام ہے ہیں ۔

### صدر : ہر خیام

دیگر اکان (۱) مظفر اسفراری (۲) میمون بن فجیب والصلی (۳) ابوالعباس لوگری ،  
 (۴) محمد بن احمد صبوری (۵) عبدالرحمٰن خازن (۶) ابوالفتح کوشک (۷) محمد بن خازن۔  
 ماہین کی یہ جماعت شب و روز جمایبات فلک کے مطابق اور مشاہدے میں مصروف  
 رہتی تھی۔

**شمسی سال کی پیمائش اور اصلاح** حال دماغ حوصلہ مند ہر خیام کو اب اپنی صلاحیتوں  
 سے کام لینے کا موقع ملا۔ اس نے نہایت  
 احتیاط اور گہرائی سے اجرام فلکی کا مطالعہ اور مشاہدہ شروع کیا۔ اس نے اپنی اعلیٰ علمی صلاحیتوں  
 اور خداوار قابلیت سے کام لے کر بہت سی نئی نئی دریافتیں کیں۔  
 علم بیان کے ماہین کے اہم فرائض میں اجرام فلکی کا مشاہدہ کرتا، دن اور رات، ملوع  
 اور غروب شمسی سال، قمری سال اور موسم کی تحقیق کرنا شامل ہے۔  
 خیام نے اس رصدگاہ میں جو مشاہدات کئے اور اپنی تحقیقات سے جو نئی نئی باقیں دیافت  
 کیں ان میں سب سے زیادہ اہم اور مشکل کام شمسی اور قمری سال کی پیمائش کرنا اور ان میں  
 باہم مطابقت پیدا کرنا تھا، شمسی سال سے مراد وہ پوری مدت اور وقت ہے جس میں زمین سچع  
 کے گرد ایک پورا چکر کاٹ لیتی ہے۔

قیوم ترین نتائج کے یوتانی حکماء سال کو پورے تین سو پنیسوٹ (۳۶۵) دن کا مانتے تھے اور  
 اسی سے چھینوں اور دلوں کا حساب لگاتے تھے۔

سلم و در میں جب ملوم دفنون کا ہر طرف جو چاہونے لگا اور سلم حکما نے ہر مخصوص پر  
 کام شروع کر دیا تو ہمہ قسم کے ملوم دفنون کی ترقی کے دروازے کھل گئے۔ سلم حکما اور سالنک دلوں  
 نے زمین کی گردش شمسی سال اور قمری سال کی تحقیق بھی شروع کر دی۔

سب سے پہلے محمد بن جابر البنا فی (المتوفی ۹۷) جو مشاہدہ افلاک کا ماہر تھا۔ اس نے  
 شمسی سال کی تحقیق کر کے پورے ایک سال کی مقدار تین سو پنیسوٹ (۳۶۵) دن، پانچ گھنٹے  
 چھیالیس منٹ اور چوبیس سکنڈ متعین کی تھی۔

ہر خیام نے بھی شمسی سال کی کمال احتیاط سے تحقیق کی اور پیمائش کے بعد پورے سال

کی مقدار تین سو پنیسوں دن، پانچ گھنٹے اور انہاس منٹ بتایا۔ عمر خیام کی تحقیق آج کے درست  
بہت قریب ہے، اور زیادہ صحیح ہے۔ آج کے سائنس داں کی مقدار تین سو پنیسوں دن  
پانچ گھنٹے، اڑتالیس منٹ اور ۷۰۰ میلند بتاتے ہیں۔

عمر خیام کی تحقیق جو آج سے تو سورس پہلے حض عملی مہارت اور معقولی آلات کے ذریعے  
کی گئی تھی اور آج کے اس سائنسی دور میں جبکہ علم دفن انتہائی کمال کو ہٹپنگ گیا ہے تو  
کی تحقیق میں صرف (۲۳) میلند کافرق پایا جاتا ہے، یہ معقولی ترین فرق کوئی اہمیت نہیں رکھتا۔  
آج کی نسبت مسلم دور کے سائنس داون کے کام عظیم کارنامے کہے جاسکتے ہیں۔

زمانہ وسطی میں کوپرنیکس (Copernicus ۱۵۴۳ء) المتوفی ۱۵۴۳ء، جس کا شمار یورپ کے  
علمی ہدایت دالوں میں ہوتا ہے۔ سو ہویں صدی میں تحقیق کے بعد جو مقدار بتائی تھی اس میں  
اور آج کی تحقیق میں سترہ میلند کافرق نکلا تھا۔

عمر خیام اور کوپرنیکس دلوں سائنس داون کی تحقیق سے ظاہر ہوتا ہے کہ عمر خیام کی پیمائش  
کوپرنیکس کی پیمائش کے مقابلے میں زیادہ صحیح تھی۔

کوپرنیکس (۱۵۴۳ء) پہلا مغربی سائنس داں ہے جس نے زمین کی گردش کے نظریے کو  
بیان کیا، لیکن کوپرنیکس سے کوئی چہ سورس پہلے مسلم دور میں ایک مسلم سائنسدان ابوسعید احمد  
بجتانی (المتوفی ۱۲۳۰ء) نے زمین کی گردش کے نظریے کو پیش کیا، اور اس کے نتائج  
بھی بتائے۔

**شمسی اور قمری سال** ماه اور سال، صبح و شام، یہ وقت کے پیمانے ہیں اور ان ان  
لئے لازمی ہیں۔

دنیا میں سال کی لمبائی سورج سے شمار کی جاتی ہے کیونکہ زمین سورج کے گرد (۲۶۵)  
دن پورے اور تقریباً چھ گھنٹے میں اپنا ایک دور پورا کرتی ہے اور ایک سال ہوتا ہے۔ اسے  
شمسی سال کہتے ہیں۔ یعنی سال کا پیمانہ سورج ہے۔

لیکن یہ سال کے بارہ ہمینے چاند کے حساب سے مانے جاتے ہیں۔ کیونکہ چاند ایک سال  
میں بارہ مرتبہ نکلتا ہے۔ ان اسباب کی بنیاراقوم عالم میں قدیم زمانے سے شمسی سال اور  
قمری سال دلوں رائج ہیں، اور دلوں تقویوں سے کام لیا جاتا ہے۔

عرب میں قمری سال کا رواج تھا۔ اسلام نے اس کو باقی رکھا اور اسی کے ذریعے ہمیں

کا صاب کتاب کیا جاتا ہے۔ قری سال کا صاب حقیقت یہ ہے کہ فطرت کے میں مطابق ہے۔ اس لئے اسلام کے جملہ مذہبی امور مثلاً وزہ، حج بیت اللہ اور عیدین وغیرہ کی تاریخوں کا تعین۔ قری صاب سے کیا جاتا ہے۔

قدیم زمانے سے دنیا کی مسلمان ریاستوں میں قمری تقویم اور ہجری سنہ کا روایج چلنا آرہا ہے اور اسی کے مطابق سرکاری کاغذات میں تاریخوں کا اندر راج ہوتا ہے۔

سرکاری مطالبات کی وصولی اور تنخوا ہوں کی ادائیگی نزمانہ قدیم سے یہ رواج سے سالانہ مال گزاری اور سرکاری مطالبات کی وصولی فصل پکنے اور انتاج تیار ہونے کے بعد ہی کی جاتی تھی۔

کھیتوں میں فصلیں ہمیشہ شمسی حساب سے لکھی ہیں۔ اس لئے ریاست کے خزانے میں شمسی حساب سے رقمیں آتی تھیں۔ لیکن ملازمین کی تنخوا ہیں اور دیگر اخراجات کا بجٹ قری حساب سے بنتا تھا اور ادائیگی ہوتی تھی۔

شمسی اور قمری سال میں فرق بـ شمسی سال کے مقابلے میں قری سال جھوٹا ہوتا ہے، یعنی قری سال شمسی سال سے پورے ایک سال میں گیارہ دن کم ہوتا ہے، اور شمسی سال اتنا ہی بڑا ہوتا ہے۔ اس حساب سے تینیں شمسی برسوں میں تینیں قری سال آجائتے ہیں۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ تینیں برسوں میں ایک سال کا فرق بڑھ جاتا ہے۔

تینیں سال میں ایک سال بڑھ جانے سے حکومت کو ایک سال کے اخراجات کا نقصان ہوتا تھا۔ کیونکہ سرکاری اخراجات کا تعین اور ادائیگی تو قمری حساب سے ہوا کرتی تھی۔ جو تینیں سال میں ایک سال کے اخراجات زیادہ ادا کرنے پڑتے تھے۔ لیکن سرکاری مالیہ اور آمدنی شمسی حساب سے ہوتی تھی اس وجہ سے حکومت کو ایک سال کے اخراجات زیادہ ادا کرنے پڑتے اور نقصان ہوتا تھا۔ نیز دونوں قسم کے سال میں مطابقت پیدا کرنا مشکل بھی تھا۔

عباسی عہد میں ما مون الرشید جو خود بھی علم ریاضی کا ماہر تھا، اس نے سنہ ۱۰۴ یا ۱۰۵ جاری کیا کہ سنہ ۱۰۴ کا مالیہ جو سنہ ۱۰۵ میں وصول ہو چکا ہے۔ اس کا اندر راج سنہ ۱۰۵ کے مالیہ کے طور پر کیا جائے اور آئندہ ہر تینیں سال میں قری سال کو بلا مالیہ شمار کیا جائے، اس طرح سرکاری حساب میں الگ بن کو ختم کر دیا گی۔

لیکن یہ فرق تو بہر حال قائم تھا، اور اس کی کوئی مناسب تدبیر ضروری تھی۔

**عمر خیام کا کارنامہ** عمر خیام نکلیات کا ماہر تھا۔ اس لئے اس فرق کو شدت سے محسوس کیا اور پھر اسے دور کر دینے کی فکر بھی ہوئی۔

عمر خیام نے شمسی احمد قمری سال میں اس فرق کو اصول طور پر یوں دور کیا کہ سب سے پہلے حکومت سے یہ اصول متوا�ا کہ مذہبی اور دینی امور مثلاً حج، عیدین، رمضان وغیرہ کا تعین تو قمری حساب اور ہجری تقویم سے کیا جائے اور دیگر امور سلطنت مثلاً مالیہ کی وصولی، اخراجات کا تعین، بجٹ اور سرکاری ملازمین کی تnoxia ہوں گی ادا سیگی وغیرہ، شمسی حساب اور ایرانی تقویم سے کی جائے۔ اس طرح عمر خیام نے ایک بڑی الجھن کو اور حکومت کے نقصان کو دور کر دیا۔

**شمسی تقویم میں اصلاح** شمسی تقویم میں اصلاح کی ضرورت تھی۔ کیونکہ سال میں پانچ دن ایسے آجائے جو بڑھ جاتے تھے۔ اب ان دنوں کو کیا کیا جائے۔ اہل عرب ایسے سال کو "کبیسہ" (LEAP YEAR) کہتے تھے۔ اور اہل ایران "ذردیدہ" (چراۓ ہوئے دن) کہتے تھے۔ اہل یورپ میں انہی یہ شعور پیدا نہیں ہوا تھا۔

خیام نے غور و فکر کے بعد شمسی تقویم میں ایک بہت بڑی اصلاح کی تدبیر بوجھی۔ اس نے ان ناید دنوں کو سال کے بارہ مہینوں میں کھپا دیا۔ اس طرح کہ بعض مہینوں کو تیس دن کا مہینہ قرار دیا اور بعض کو اکتیس دن کا بنادیا، اور ان کا کل مجموعہ تین سو پنیسٹھ (۳۶۵) دن کا ہو گیا۔

لیکن (۳۶۵) دنوں کے بعد بھی سال میں قریباً چھ گھنٹے کی زیادتی آجائی تھی اور یہ زیاد رہتا تھا۔ اسے کھانے کے لئے عمر خیام نے مزید غور کر کے اس کی تدبیر نکال لی۔ اس نے ہر بھتھے سال کے ایک مہینے میں ایک دن زیادہ کر دیا۔ گویا ہر چوتھا سال (۳۶۶) دنوں کا ہو گیا۔

عمر خیام نے شمسی تاریخوں میں اصلاح کر کے اہل یورپ پر بہت بڑا احسان کیا۔

عمر خیام کی اصلاح وہی ہے جو لیپ (LEAP YEAR) کے سال کی صورت میں آج کل انگریزی کلمنڈروں میں رائج ہے اور عمر خیام کا یہی شمسی کلینڈر آج بھی یورپ، امریکہ اور دیگر ممالک میں رائج ہے۔

عمر خیام نے مشاہدات فلکی کے ذریعے اور بھی اصلاحات کیں اور کلمنڈروں کو درست کیا۔ عمر خیام زندگی کے مسائل کو سمجھنے والا، ایک اچھا دیوبندی شاعر اور ذہین سائنسدان تھا۔

۳۷

اس نے اپنے کارناموں کے سبب صفت اول کے سائنس دالوں میں جگہ پیدا کر لی اور آج بھی اس کے کارناءے ہمارے سامنے ہیں۔

عمر خیام کی علم ریاضی میں کئی تھانیف ہیں۔ مگر اس کی مشہور ترین اور معیاری تصنیف "البجرو المقابلة" ہے، یہ کتاب بھی یورپ پہنچی اور اہل یورپ نے اس سے بھی فائدہ اٹھایا۔ اس کتاب کو ایک فاضل مستشرق موسیو و دپوگ (MOEPOKE) نے فرانسیسی ترجمے کے ساتھ طریقے اہتمام سے ۱۹۰۸ء میں شائع کی۔

دوجمن ڈالشوروں نے جن کا نام جیکب (WEDDING) اور والٹین (WIED MANN) ہیں، عمر خیام کے سامنی کارناموں اور اصلاحات پر ایک پراز معلومات مقالہ لکھا۔ یہ مقالہ بڑی تحقیق اور سمجھو کے ساتھ لکھا گیا تھا، اور جرمنی زبان کے مشہور رسالہ "اسلام" کی جلد سوم مطبوعہ ۱۹۱۲ء میں بعد میں صفحات شائع ہوا تھا۔

## ۹۔ سہیتہ اللہ ابوالبرکات بغدادی

**تعارف** ذہین طبیب، علم افلاقیات اور روحانیت کا ماہر مفکر۔ آسان طرز تحریر کا موجہ، علوم طبعی میں کمال رکھنے والا۔ زمین کے متعلق تحقیق کرنے والا زمین میں پانی کیاں سے آتا ہے، چیزوں اور کنوں کے پانی کی تحقیق کریے پانی کیسا ہے کوئی عنصر اپنی اصلیت نہیں کھو سکتا۔ پانی کے رنگ اب اور مزے بر تجربہ کرنے والا۔ علمی مشکل مسائل کو سمجھانے والی آسان کتاب — المعترف کا مصنف۔

وطن: بلود (عراق) ولادت: ۱۸۶۵ء وفات: ۱۹۴۰ء عمر: ۷۵ سال  
**ابتدائی زندگی، تعلیم و تربیت** تین صدیاں گزر چلی تھیں مگر بغداد کی رونق، اس کی مرکزیت اور اس کا علمی تفوّق اب تک قائم تھا۔ بلکہ روزافروں ترقی پر تھا۔

محمد بن ملک شاہ کے عہدہ میں ایک نامور طبیب نے بغداد میں ٹری شہرت حاصل کی۔ سلو قی دربار میں بھی اس نے رسانی حاصل کری۔ امر ار نے اس کی بڑی قدر کی، سیہ طبیب ابوالبرکات بنتہ است لبغدادی تھی۔

ہستہ اللہ اپنے دلن سے بچپن ہی میں بغداد آگیا۔ اسے علمی شوق کھینچ لایا، اس نے ابتدائی تعلیم حاصل کرنے کے بعد علم طب کو پسند کیا اور علم طب کے حصول کی طرف توجہ کی۔ ہبتاللہ کو علوم و فنون سے بڑی دلچسپی تھی۔ اللہ نے ذہن و دماغ بھی اچھا دیا تھا۔ اس نے ہر فن میں کمال پیدا کیا، اور اپنی مشکلات پر غالب آیا۔

**ایک واقعہ** تعلیم کے سلسلے میں ایک عجیب قصہ مشہور ہے۔ کہتے ہیں کہ ابوالبرکات علم طب ایک واقعہ سے بڑا کاڈر کھتا تھا۔ اس نے علم طب کی تعلیم حاصل کرنے کا ہتھیہ کیا۔ اس زمانے میں ابوالحسن سعید بن ہستہ اللہ ایک مشہور طبیب تھا۔ اس کا حلقة درس نہایت دیسیع تھا۔ دور دور سے علم طب کا شوق رکھنے والے طلبہ اگر ابوالحسن سعید کے حلقة درس میں شریک ہوتے تھے۔

ابوالحسن سعید کے متعلق مشہور تھا کہ وہ اپنے حلقة درس میں کسی یہودی طالب علم کو شریک نہیں ہونے دیتا تھا، اور ابوالبرکات یہودی خاندان سے تھا۔ ابوالبرکات نے شرکت کی اجازت چاہی اور بہت کوشش کی مگر اسے طلاقہ درس میں شریک ہونے کی اجازت نہ ملی۔ ابوالبرکات سخنیدہ اور متحمل هزار تھا۔ اپنی ناکامی پر مایوس نہ ہوا اور ایک روز اس نے نہایت ادب کے ساتھ عرض کیا؛ حضور مجھے بطور دربان خدمت کا موقع دیا جائے! استاذ نے منظور کر لیا۔ اور ابوالبرکات دربانی کی خدمت پر ماضر ہو گیا۔

ذہن اور علم کا طالب ابوالبرکات دروازے پر ایسی جگہ بیٹھتا تھا جہاں سے وہ استاذ کو اچھی طرح دیکھ سکے اور آداز بھی سئیں سکے۔ جب درس شروع ہوتا وہ بڑی توجہ اور غور سے استاذ کی تقریریں، سوالات اور جوابات سب منتظر تھے اور ذہن میں رکھ لیتا تھا۔

شوقین ابوالبرکات رات کو جب اپنے جمرے میں آتا تو وہ جو کچھ درس میں منتظر تھا۔ ان علمی مہا حادث کو دہراتا اور خوب خور کر کے یاد کر لیتا۔ اس طرح بہت زیاد گزر گئے۔ ایک روز جماعت میں سبقت ہو رہا تھا۔ ایک مشکل سوال آن پڑا، استاذ نے پوچھا کوئی بھی طالب علم اس کو حل نہ کر سکا۔ استاذ نے ناراضی ظاہر کی۔

دربان ابوالبرکات اپنی جگہ پر بیٹھا، یہ قصہ دیکھ رہا تھا، وہ آپا اور بڑے ادب کے ساتھ استاذ سے عرض کیا: اگر بہاذت ہو تو اس مسئلہ پر میں کچھ عرض کروں! استاذ نے تعجب سے دیکھا اور اسے اجازت دنے دی۔

ابوالبرکات اب سے بیٹھ گیا اور اس سوال کا جواب نہایت عمدگی کے ساتھ دیا اور بوری وضاحت سے اس مسئلہ کو بیان کر دیا اور کچھ دنوں پہلے استاذ نے جو کچھ تقریر کی تھی وہ سب ابوالبرکات نے دہرا دی۔

ابوالبرکات نے پھر عرض کیا جحضور فلاں ہمینے میں فلاں دن اور فلاں وقت یہ سبق ہوا تھا، اور آپ نے اسی طرح مطلب بیان کیا اور سوال کا جواب اس طرح دیا تھا۔

استاذ کو اپنے دربان ابوالبرکات کی ذہانت اور شوق و محنت پر تعجب ہوا اور پوچھا: تمہارے اس وقت کہاں بیٹھے تھے۔ ابوالبرکات نے دروازے پر اپنے بیٹھنے کی جگہ بتا دی۔

استاذ اپنے دربان ابوالبرکات کے علمی ذوق و شوق اور حوصلے اور ہمت سے بہت متاثر ہوا اور پھر کہا: جس شخص میں اتنا علمی شوق ہو ہم اس کو علم جیسی نعمت سے محروم نہیں کر سکتے۔ استاذ نے اس روز سے ابوالبرکات کو اپنے قریب بھائیا اور اس پر بہت محبت ہے باں ہو گئے۔

**علمی خدمات اور کارنیج** ہبۃ اللہ ابوالبرکات بغدادی نامور طبیب، فلسفی، جغرافیہ کامیاب (GEOLOGIST) اور علم اسلامیات (SPIRITUAL MORAL PHILOSOPHY) اور روحانیات (SPIRITUAL) میں کامل تھا۔

ابوالبرکات کا شمار بغداد کے نامور اساتذہ میں ہوتا ہے، خصوصاً علم طب میں بالکل شخصیت کا وہ مالک تھا اور طبابت میں اس نے بڑا نام پیدا کیا۔ بڑے بڑے شاہان وقت اور اہم ارٹے اس سے علاج کرایا اور شفا یاب ہوئے۔ ہر جگہ اسے خلعت و انعام داکرام سے نواز گیا۔

ابوالبرکات بڑا خوش پوش تھا۔ ایک روز وہ مطلب کر رہا تھا۔ مطلب میں وہ سمجھی بادشاہ کا عطا کیا ہوا تھی فلمت پہنچنے ہوئے تھا۔ جو سرخ رنگ کا نہایت عدہ تھا۔ ایک متوسط طبقے کا آدمی آیا اور اس نے کھانسی کی شکایت کی۔ ابوالبرکات نے اس کو لکھا اور اس ملیف کا علاج عجیب و غریب طریقے سے کیا۔ اور وہ جلد تندروست ہو گیا۔

اس زمانے میں یہ عام دستور تھا کہ عوام میں سے وہ لوگ جن کو طب سے دلچسپی ہوتی۔ وہ قابل الطبار سے طبی معلومات حاصل کرتے۔ اور کبھی کبھی مشکل سوالات بھی لکھ کر المباب سے پڑھتے۔ المباب ان سوالات کے جواب تحریری دینے تھے۔ ابوالبرکات سے بھی ایسے سوالات کئے جاتے تھے۔ اور علمی اور فنی سوالات کے جواب دینے میں بڑی صرفت محسوس کرتا تھا۔

**ابوالبرکات سلطان محمود غزنوی کے دربار میں** بھی دیکھا تھا، اور ان پادشاہوں کا دور کے دربار میں باریاب ہو کر بارہال عام و اکرام حاصل کیا تھا۔ وہ سلطان محمود غزنوی کے دربار میں بھی حاضر ہو کر خلعت اورالعام و اکرام حاصل کر چکا تھا۔ وہ شروع میں یہودی تھا اور ایک مشہور یہودی خاندان سے تعلق رکھتا تھا۔ مگر پھر وہ مسلمان ہو گیا۔

**ابوالبرکات** ایک اچھا مصنف اور صاحب طرز ادیب تھا۔ اس نے طرز تحریر کا موحد نے فلسفیانہ مضامین کو عام اور آسان زبان میں لکھا۔ اور مشکل مسائل اور مباحثت کو عام فہم بنادیا۔

ابوالبرکات نے بہت سی کتابیں لکھی ہیں۔ مگر اس کی مشہور ترین تصنیف "کتاب المعتبر" ہے جو مختلف علمی مباحثت پر ٹڑی مستند کتاب کہی جاتی ہے۔

"کتاب المعتبر" فلسفیانہ تحقیقات اور علوم و فنون پر ایک جامع کتاب ہے۔ اس قدیم دور میں فلسفیانہ مضامین کے لئے مشکل طرز تحریر رائج تھا، جسے عام لوگ سمجھنہ بہیں سکتے تھے۔ وقت کے عالم طرز تحریر کے خلاف ابوالبرکات نے آسان طرز تحریر اختیار کیا اور اپنی کتاب "المعتبر" میں فلسفیانہ مسائل نہایت واضح، آسان اور صاف و مشتمل عبارت میں لکھے۔ اور علوم و فنون کو عوام تک پہنچانے کی کوشش کی۔

"المعتبر" علماء کے ملقطے میں بہت مقبول ہے۔ دائرة المعارف (عیندر آباد) آس کتاب کو بہادرم سعید الحنف عدادی کی نگرانی میں ٹڑے اہتمام سے شائع کیا ہے۔

اہل اعلم اس بات پر متفق ہیں کہ ابوالبرکات پہلا مصنف ہے جس نے عام ڈگر سے ہٹ کر ایک نئے طرز تحریر کی بنیاد رکھی۔ ابوالبرکات کو خدا نے عجیب و غریب صلاحیتیں بخشی تھیں۔ وہ آسان طرز تحریر کا موحد ہے۔ وہ مشکل سے مشکل مسائل کو پانی کی طرح روای بیان کرتا ہے۔

ابوالبرکات سے پہلے علماء اور مصنفین نہایت مشکل طرز تحریر کو پسند کرنے تھے کہ عبارت کو سمجھ لینا امر مشکل ہوتا تھا۔ مفہوم اس کے بعد۔ لیکن ابوالبرکات نے آسان اور صاف زبان استعمال کر کے انداز بیان بدلتا دیا اور مشکل سے مشکل مسائل کو ٹڑے اپنے انداز میں بیان کر دیتا ہے۔ اس وجہ سے اس کی مشہور کتاب "المعتبر" ہر زمانے میں مقبول اور پسندیدہ رہی۔

**علم جغرافیہ کا پہلا محقق** ابوالبرکات پہلا سامنہ دا ہے جس نے علم جغرافیہ کی طرف توجہ کی اور تحقیقی کام کئے۔ وہ علم جغرافیہ کا ماہر GEOLOGIST تھا۔ اس نے کئی نئے سائل پر غور کیا، نئے نئے سائل میں نئے نئے نکتے پیدا کئے، کہ اس سے پہلے کسی نے اس طرف توجہ نہ کی تھی۔ اس نے کئی طبی ہو رہیں اپنا نیا نظریہ پیش کیا۔ قدیم حکمار نے عناصر کی تعداد چار بتائی ہے۔ مٹی، پانی، ہوا اور آگ۔ ابوالبرکات ان میں ایک کا اضافہ کرتا ہے۔ وہ ”برفت“ ہے، برفت کو بھی وہ مستقل عنصراً تھا۔

ابوالبرکات بیان کرتا ہے: سب سے زیادہ کثیف مٹی ہے۔ اس کے بعد پانی کا درجہ ہے۔ جو مٹی کے مقابلے میں کم کثیف ہے۔ لیکن برفت میں مٹی سے کم اور پانی سے زیادہ کثافت پانی جاتی ہے۔ اس لئے تسلیم کرنا بڑے گاہک برفت بھی ایک مستقل عنصر ہے۔ جوان دونوں یعنی مٹی اور پانی کے درمیان کثافت رکھتا ہے۔

حکمار نے ان عناصر میں پانی کو سب سے زیادہ سرد بتا دیا ہے۔

**مٹی اور پانی، ابوالبرکات کا نظریہ** ابوالبرکات اس عالم نظریے کے خلاف اپنا ایک سرد بتاتا ہے۔ اور ثبوت یہ پیش کرتا ہے کہ ”برفت“ (سرد ہونا مٹنڈک) کے لئے زیادہ کثافت لازمی ہے۔ اور حرارت کے لئے لطافت لازمی ہے۔ اور اس سے انحصار نہیں کیا جا سکتا کہ ان عناصر میں مٹی سب سے زیادہ کثیف ہے۔ اس لئے لازمی طور پر اصول مٹی کو سب سے زیادہ سرد ہونا جائیگے۔

لوگ پانی کو سب سے زیادہ مٹنڈا مانتے ہیں۔ ابوالبرکات اصولاً اس کو غلط بتاتا ہے۔ پانی مٹنڈا کیوں محسوس ہوتا ہے؟ وہ کہتا ہے: پانی سب سے زیادہ مٹنڈا کیوں محسوس ہوتا ہے؟ اس لئے کہ جسم مسامات کے ذریعے پانی کی مٹنڈک کو اپنی لطافت کی وجہ سے جلد محسوس کر لیتا ہے۔

کوئی عنصر اپنی اصلیت نہیں کھو سکتا۔

یہ بھی ایک مسئلہ ہے کہ کیا کوئی عنصر تبدیل ہونے کے بعد اپنی اصلیت کو بیٹھتا ہے یعنی کیا ہو ایسا کوئی اور عنصر دوسری شکل میں ظاہر ہو کر کیا اپنی اصلیت کھو دیتا ہے۔ عام حکمار اس زمانے میں یہ کہتے تھے کہ باں یہ بو سکتا ہے اور ہوا اپنی شکل بدل کر پانی بن سکتی ہے۔ اور اس طرح اپنی

اصلیت کھو سکتی ہے۔

لیکن ابوالبرکات اس عام نظریے سے اختلاف کرتا ہے۔ وہ کہتا ہے، ہوا ایک مستقل عنصر ہے اور پانی دوسرے مستقل عنصر ہے۔ نہ پانی ہوا میں تبدل ہو کر اپنی اصلیت کھو سکتا ہے اور نہ ہوا پانی بن کر اپنی اصلیت کھو سکتی ہے۔

مثال میں زمین میں پانی کہاں سے آتا ہے۔

عام حکماء یہ کہتے ہیں کہ زمین میں پانی موجود ہے، تو یہ پانی کہاں سے آ جاتا ہے۔ کنوئیں کو جب کھو دا جاتا ہے تو اس میں پانی کیوں کرنکھل آتا ہے۔ سوتے اور چشے زمین سے کیوں کراؤں پڑتے ہیں۔ لہذا یہ تعلیم کرنا پڑرے گا کہ عناصر شکل بدل کر اپنی اصلیت کھو دتے ہیں۔

وہ ثبوت میں کہتے ہیں: جب زمین میں نیچے بخارات (ہوا) بند ہو کر نکلنے کا راستہ نہیں پاتے تو زمین کے اندر ہی اندر پھیل جاتے ہیں، اور پھر زمین کی برودت سے پانی بن کر وہ اپنی اصلیت کھو دتے ہیں۔

جب یہ بخارات بہت زیادہ ہوتے ہیں اور ان کو پھیلنے کی جگہ نہیں ملتی تو اور پر کی طرف رُخ کرتے ہیں اور پانی بن کر چھپے اور سوتے کی صورت میں بہنے لگتے ہیں۔

**ابوالبرکات کا نظریہ** نظریے کو غلط قرار دیتا ہے، وہ کہتا ہے،

جب بارش ہوتی ہے تو وہ پانی زمین میں جذب ہو جاتا ہے اور پھر زمین میں اندر ہی اندر وہ گرمی سے بخارات کی شکل میں اوھڑا دھر پھیلنے لگتا ہے۔ اس وقت جہاں بھی موقع ملتا ہے چشموں اور سوتوں کی صورت میں زمین سے وہ اپنی اصلی شکل میں پھوٹ نکلتا ہے۔ یہ پانی وہی بارش کا پانی ہے۔

ابوالبرکات کہتا ہے: "جس سال برف اور بارش کی لمبی ہو جاتی ہے تو کنوئیں اور دریا خشک ہو جاتے ہیں۔ پانی کی قلت سے قحط کی صورت نمودار ہوتی ہے۔ اور جب برف اور بارش کی نزدیکی اور کثرت ہوتی ہے تو ان کا پانی ذرا کم نہیں ہونے پاتا۔ بلکہ ٹرد جاتا ہے۔ اس سے نہایت ہوتا ہے کہ پانی اور برف یہ دونوں دو مستقل عنصر ہیں۔ اور یہ اپنی اصلیت کو کوئی نہیں سکتے۔ حاضری طور پر یہ شکلیں بدل جاتی ہیں۔ لہذا یہ کہنا کہ ہوا مستقل طور پر پانی کی شکل اختیار کر لیتی ہے اور وہ اپنی اصلیت کو بیٹھتی ہے۔ غلط ہے۔"

**قدیم نظریہ** قدیم زمانے کے عام نظریے کے تحت جن سائنسدانوں کا یہ خیال تھا کہ پانی میں کہتے ہیں کہ جب کنوں کھو دا جاتا ہے تو اس وقت پانی کہیں نظر نہیں آتا۔ لیکن ذرا دیر ہو جانے پر اسی جگہ کنوں میں پانی نظر آنے لگتا ہے، اور بڑھتا جاتا ہے۔ اس کی وجہ صرف یہ ہو سکتی ہے کہ جب تک کھدائی خشک زمین تک رہتی ہے پانی نظر نہیں آتا۔ لیکن جب تر اور بھیگی زمین ملتی ہے تو وہاں کنوں کی ہوا پانی بن جاتی ہے۔

**ابوالبرکات کا نظریہ** ابوالبرکات اس نظریے کو غلط ثابت کرتا ہے۔ وہ کہتا ہے : اور چشموں کا پانی گرمیوں میں یا قحط پڑنے پر کم کیوں ہو جاتا ہے ؟ اور سردی میں بارش ہو جاتی ہے تو بڑھ کیوں ہوتا ہے ؟

**طوفان اور آندھی** طوفان کیوں اٹھتا ہے، آندھی کیوں آتی ہے، ان کے متعلق بھی ابوالبرکات ایک خاص نظریہ رکھتا ہے۔ وہ ثابت کرنا چاہتا ہے کہ ان مستقل عناصر میں قوتِ محض کہ خود پانی جاتی ہے، اور ان کا یہ عمل خود ہوتا ہے۔ وہ کہتا ہے، ہوا ایک مستقل عنصر ہے، اس کی (مثلاً طوفان اٹھنا آندھی آنا) حرکت خود اسی کی ذاتی حرکت ہے، اور خود اس میں قوتِ محض کہ پانی جاتی ہے، کسی کے ڈھیلنے یا دباو ڈالنے سے وہ نہیں چلتی۔ وہ گرمی پاکرا بخی قوت سے تیز و تند بن جاتی ہے۔ اور بھر آندھی آتی ہے طوفان اٹھتا ہے۔

**نفوس انسانی پر بحث** ابوالبرکات اخلاقیات (MORAL PHILOSOPHY) کا مہر تھا اور اسے روحاںیت (PSYCHOLOGY) سے ڈپھی تھی، وہ ان مسائل پر بڑی لطیف بحث کرتا ہے۔

وہ نفوس انسانی پر بحث کرنے ہوئے کہتا ہے۔ جملہ نفوس انسانی متعدد الحیثیت ہیں، بلکہ وہ مختلف الحیثیت ہیں، یعنی انسانی فطرت یکساں نہیں ہے۔ ان ان الگ الگ مزاج اور طبیعت رکھتا ہے۔

وہ ثابت کرتا ہے، شرافت اور نیکی ذاتی ملکہ نفسانیہ ہے۔ مصنوعی یا کسی نہیں دریافت سے حاصل کی ہوئی، یعنی انسان میں نیکی اور شرافت اگر ہے تو وہ غلطی اور فطری ہے بناؤنی

نہیں ہو سکتی۔ ہم کو معلوم ہے کہ ان انوں میں شریف بھی ہوتے ہیں اور غیر شریف بھی پس اگر نفوس انسانی متنہ المحقیقت ہوتے تو سب لوگ نیک اور شریف ہی ہوتے۔ کوئی بدار خراب طبیعت کا نہ ہوتا۔

اس سے زیادہ واضح الفاظ میں وہ یوں کہتا ہے: کسی انسان کی شرافت اور نیکی اس کی پہلی اور ذاتی طبیعت ہے۔ فطری اور خلقی ہے، وہ سری اور کسی وہ نہیں ہے۔

**نبوت، معجزہ** پیغمبر اور نبی انسان کامل ہے، وہ اشرف انسان ہے؛ معجزہ اس کو اللہ اور معجزہ پر فلسفیانہ دائرے میں تئے انداز سے بحث کرتا ہے۔ وہ کہتا ہے:

”نبوت شریف نفس کی خاصیت ہے۔ وہ الگ نہیں۔ پس جو بھی پاکیزہ مزاج اور طبیعت اس شریف نفس کے قبول کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے۔ وہ شریف نفس اس پاکیزہ مزاج اور طبیعت کو قبول کر لیتا ہے۔ اور وہ پاکیزہ مزاج و طبیعت اس شریف نفس کے موافق آ جاتا ہے۔“

ابوالبرکات پھر کہتا ہے:-

لیکن ایسا بہت کم ہوتا ہے، اس قدر شریف نفس کوئی پیدا ہو، اور نہ ایسا صالح مزاج اور طبیعت کوئی رکھتا ہے۔ قدرت نے ایسے عظیم انسان کی بھی کبھی پیدا کرتی ہے۔ یہ انہیاں کرام کا درجہ ہے اور نبوت اب ختم ہو چکی۔

ابوالبرکات اب عام انسانوں پر بحث کرتے ہوئے کہتا ہے:-

ان انوں کے نفوس شریفہ میں طبعاً ایسی قوت اور خاصیت پائی جاتی ہے، جس سے آپ ہی آپ عجیب و غریب باتیں ظاہر ہو سکتی ہیں۔ باہر سے کسی خاص سبب یا متوجہ کی ضرورت نہیں پڑتی۔

ابوالبرکات رہا اپنا ایک ذاتی مشاہدہ بیان کرتا ہے اور اس سلسلہ میں ایک عجیب واقعہ لکھتا ہے جسے اس نے خود پیکھا تھا۔

**ایک عجیب واقعہ** ابوالبرکات کہتا ہے، بعد ادمیں ایک اندھی عورت تھی۔ اس کو دیکھا گیا کہ اس کے سامنے سے لوگ چیزوں چھپا کر لے جاتے تھے اور پھر اس عورت سے پوچھتے تھے۔ وہ اندھی عورت اس چیز کو فوراً بتا دی تھی: یہاں تک کہ اس

پوشیدہ چیز کی پوری تفصیل وہ بیان کرو یقینی تھی۔

اسی قسم کا ایک اور واقعہ وہ مکھتا ہے۔ یہرے ایک دوست جو خدا پرست صوفی تھے اور ہمیشہ ہمیشہ عبادت میں مصروف رہتے تھے۔ وہ شب میں سونے کے وقت پھار پائی پر لیٹے لیٹے اشارے سے دور طاق میں جلتا ہوا چرا غ ٹھنڈا کر دیتے تھے۔

**معجزہ، علم غیب، صحیفہ کائنات** پیغمبر کا پاکیزہ نفس دوسرے نفس سے نیادہ بندہ ہے اور خالق و مخلوق کے درمیان وہ داسطہ بنتا ہے اور سفر کی حیثیت اختیار کر لیتا ہے۔ پیغمبر سے جو معجزات سرزد ہوتے ہیں وہ اس کے نفس کی خاصیت ہوتے ہیں اور باری تعالیٰ نے یہ اسی کے لئے مخصوص کر دیے ہیں۔

پیغمبر اپنی پاکیزہ نفس اور اشرف نفس یعنی روحانیت کی وجہ سے ملا نگہ کے گروہ میں شامل ہو جاتا ہے۔ پیغمبر کے سامنے غیب غیب نہیں رہتا۔ سب اس کے سامنے رہتا ہے، وہ کسی چیز کے پیدا ہونے سے پہلے واقعہ ہو جاتا ہے۔ بلکہ وہ سب کچھ دیکھتا ہے۔

پیغمبر کے علم کی کتاب پوری صحیفہ کائنات ہے اور وہ اس دنیا اور ما فیہا کو جو قدرت کا صحیفہ ہے یعنی کھلی ہوئی کتاب۔ وہ اپنے دل کی آنکھ سے سب کچھ دیکھتا ہے اور زبان سے پڑھ لیتا ہے۔ کائنات کی کوئی چیز اس کی نظر دن سے غائب اور پوشیدہ نہیں۔

پیغمبر کو یہ سب کچھ خالق کائنات سے حاصل ہو جاتا ہے۔ اس کا استاد قدرت یعنی ذات باری تعالیٰ ہے جو فاقہ کائنات ہے، مبدأ فیاض ہے، اور ملا نگہ اس کے ہم جماعت ہیں۔

ابوالبرکات کہتا ہے: بھر کو نہ علم ہے جو اس کو حاصل نہیں ہو سکتا، وہ سب کچھ چشم بیسیرت ہے وہجا ہے اور پڑھ لیتا ہے۔ اس کا دل صحیفہ قدرت کا آیینہ ہے، اس میں سب کچھ مرتشم ہو جاتا ہے۔

اگر غور کیا جائے تو علوم ہو گا کہ پوری کائنات ایک واضح کتاب یا صحیفہ قدرت ہے جس میں غلطی کا قطعی امکان نہیں۔

**سزا اور جزا** سزا اور جزا کے بارے میں ابوالبرکات کہتا ہے۔

”اعمال کی بنیاد مکافات غمیل ہے۔ جیسی کرنی ویسی بہرنی۔ جو ذرہ بر ابر جھی نیکی کرے گا اسے نیکی ملنے گی۔ جو ذرہ بر بھی بدی کرے گا اس کا بد لہ پائے گا، خدا جو

غالق اور مالک ہے وہ منصوت ہے۔ ان ان کی نیکیوں بہ وہ خوش ہوتا ہے اور ثواب دیتا ہے اور بُرا یوں پر ناراض ہو کر عذاب دیتا ہے۔ وہی خدا یہ سب کچھ کر سکتا ہے جس نے نیکیوں کا حکم دیا ہے اور بُرا یوں سے منع کیا ہے۔

بیشک وہ سمجھا ہے۔ حق ہے۔ وہ جھوٹ نہیں بولتا۔ نہ اپنے وعدے کے خلاف کرتا ہے۔ روہانیت عقل سے بالاتر ہے۔

روہانیت اور اس کے سائل کو سمجھنا اس مادی عقل سے بالاتر ہے۔

ابوالبرکات کہتا ہے: روہانیت (SAF ۱۷۸۲) کو ہم اپنے ان مادی وسائل سے نہیں دیکھ سکتے۔ نظری بحث اور قیاسی استدلال سے ہم ان باتوں کو نہیں سمجھ سکتے ہماری آنکھیں مادی چیزوں کو دیکھ سکتی ہیں اور ہماری عقل مادیات تک محدود ہے روہانیت ان سے بالاتر ہے۔ یہ باتیں صحیح ذوق اور وجدان سے تعلق رکھتی ہیں!

بعض لوگ ہر حق کو قیاسی استدلال سے ثابت کرنا چاہتے ہیں، تو یہ غلط ہے۔

ہر علم کا طریقہ جدا جو دا ہے۔ اصول اور قاعدے الگ الگ ہیں۔ مادی اشیاء کا علم الگ، روہانی کا الگ، مادی کے اصول اور قاعدے الگ۔ روہانی اصول اور قاعدے کچھ اور دونوں کی حیثیتیں الگ الگ ہیں۔ پس جو شخص ان کے فرق کو نہیں سمجھتا اور ان کے اصول اور قاعدے کے تحت نہیں چلتا، وہ کامیاب نہیں ہو سکتا۔

مادیات اور روہانیت کے فرق کو سمجھنے کے لئے واضح مثال یہ ہے کہ کوئی شخص کسی ریاضی دال سے پوچھے کہ جسم کی حرارت عزیزی اور آگ کی حرارت میں جو فرق ہے اس کو جامیٹری کے ذریعے مجھے بتاؤ تو وہ علم طبیعت کا ماہراں کی ہنسی اڑائے گا کیونکہ علم ریاضی اور ہے اور علم طبیعی درس اعلم ہے۔

روہانی معاملات اور ہیں۔ یہ ہماری آنکھوں اور عقولوں سے بالاتر ہیں، مادیات میں غلطی کا امکان ہے۔ آنکھ غلط بھی دیکھ سکتی ہے۔ عقل غلط بھی سمجھ سکتی ہے۔ مگر روہانی امور ذوق اور وجدان سے تعلق رکھتے ہیں۔ وہاں چشم بصیرت چاہیے۔

پیغمبر مخبر صادق ہے۔ حق ہے، سمجھا ہے۔ اس کا دل اور سینہ صحیفہ کائنات ہے۔ وہ حق دیکھتا ہے، حق کہتا ہے، اور حق باتوں کی خبر اس کے ذریعے دی گئی ہے وہ قطعی اور یقینی ہے۔

## ۵۔ ابو عبد اللہ الشریف محمد بن محمد الادرسی

نعرف بـ۔ دنیا کا پہلا عالی دماغ جغرافیہ داں، نقشہ نویس اور ماذل بنانے والا۔ الادرسی نے زمین کے طبی حالات کی تحقیق کی، اس نے زمین کی شکل گول بتائی۔ الادرسی نے زمین کا ایک گول ماذل بھی بنایا۔ یہ ماذل بھی چاندی کا تھا۔ اس ماذل میں اس نے مالک کے نقشے بھی بتائے۔

الادرسی نقشہ نویسی کے فن سے بھی خوف واقع تھا۔ اس نے دنیا کا نقشہ بنایا اس میں مختلف ممالک دکھائے اس نے بھری نقشے بھی بنائے جس میں سندھی راستے دکھائے۔ اس فن یعنی علم جغرافیہ اور نقشہ نویسی میں الادرسی دنیا کا پہلا ماہر شخص گزرا ہے۔

وطن: سینٹہ (اندلس) ولادت: ۹۹۳ھ، وفات: ۱۰۶۵ھ عمر ۶۵ سال

**اپنے زمانہ، تعلیم و تربیت** ابو عبد اللہ محمد الادرسی کے والدین اندلس کے عرب تھی۔ یورپ سے طلبہ کے گردہ درگروہ اندلس آرہے تھے۔ اور علم دفن کی تعلیم حاصل کر کے واپس جاتے تھے۔ ادرسی نے ایسے ماحول میں آنکھیں کھولیں۔ سیاسی اعتبار سے مسلمان اب کمزور پڑ رہے تھے۔

الادرسی نے اپنے تعلیم کے بعد اعلیٰ تعلیم حاصل کی اور مطالعہ میں مصروف ہو گیا۔ الادرسی کو علم جغرافیہ سے دلچسپی تھی۔ اس نے علم جغرافیہ میں مطالعہ شروع کیا، طبی جغرافیہ کے متعلق تحقیق کی، اس نے مشاہدے کے ذریعے اپنے علم میں اضافہ کیا، اور علم جغرافیہ کا وہ ماہہ بن گیا۔

الادرسی گھومتا پھرتا صفتیہ سنبھا، باوتاہ راجر س دوم نے الادرسی کا خیر مقدم کیا، اور بڑی خاطر مدارات کی، اور اپنے دربار میں جگہ دی۔ یہ سنتہ ۹۹۸ کا واقعہ ہے۔ الادرسی کے بہترین کام یہیں انجام پائے۔ اس کی شہرہ آفاق تصنیف تُرہتہ المشتاق فی احراق الآفاق اسی جگہ مرتب ہوئی۔

علمی خدمات اور کارنامے الادریسی کو علم جغرافیہ بے کمال دچپی تھی۔ یہ پہلے طبیعی تحقیق کی ملکوں کے حالات معلوم کئے اور اس علم کو مرتب کیا۔ اس علم پر کم ایں کی تکھیں۔ نقشہ بنایا اور خونہ (ماطل) تیار کیا۔

الادریسی نے فلسفہ، علم ہیئت اور اس وقت کے مرائق علوم و فنون سے ہٹ کر علم جغرافیہ پر اپنا کام شروع کیا۔ اس نے زمین کی بنادٹ اور اس کے حصے معلوم کئے، زمین کے طبیعی حالات، موسم پیداوار۔ آب و ہوا ان سب باقاعدہ اس علم پر کتابیں لکھیں، اس نے نقشہ بھی بنایا۔ الادریسی نے زمین کی شکل اور اس کی بنادٹ کے بارے میں تحقیق کی۔ اور اس نے یہ رائے قائم کی کہ زمین کی شکل گول گردی ہے۔

دنیا کے مختلف مالک کے جائے دروع کا نقشہ بھی اس نے بنایا۔ اس نے دنیا کا نقشہ بنایا اور اس نقشے میں مختلف مالک کو دکھایا۔ دنیا کا بیر نقشہ اس کی ذاتی تحقیق کا نتیجہ تھا۔ الادریسی نے جو نقشے مختلف مالک کے بنائے ہیں۔ اس میں مقامات کے ساتھ ساتھ دریا، پہاڑ، میدان، جھیلیں، جنگلات غرض سب حصے بنائے ہیں۔

علم جغرافیہ کا پہلا محقق اور ماہر الادریسی علم جغرافیہ کا ماہر تھا اور موجود تھا۔ میں عرب پائلٹ جن کو عربی میں معلم یا مستعمل مرکب کہتے تھے۔ پوری دنیا پر چھائے ہوئے تھے، ان میں سے محمد بن شاذان ہمیں بن امان اور ابن ساجد کو اسد البحر کا لقب دیا گیا تھا۔ لیکن علمی حیثیت سے جس نے کام کیا اور جملہ معلومات کو مرتب کیا وہ الادریسی ہے۔ الادریسی نے دریائے نیل کا صحیح منبع دریافت کیا اور بتایا کہ دریائے نیل کہاں سے نکلتا ہے، اس نے افریقہ کے نقشے میں دریائے نیل کو منبع کو بتایا۔

الادریسی نے علم جغرافیہ پر ایک جامع کتاب لکھی۔ اس کا نام ہے نزہۃ المشتاق فی احراق الآفاق یہ کتاب علم جغرافیہ پر دنیا کی پہلی کتاب ہے۔ اس کتاب میں اس نے اپنی جملہ تحقیقات اور جغرافیائی معلومات نہایت عمدہ ترتیب سے جمع کر دی ہیں۔ ہر جگہ نقشے بھی دیے ہیں۔

الادریسی کی دوسری کتاب بروقتہ الانش و نزہتہ النفس ہے۔

الادریسی کا یہ جغرافیہ اور اس کے بتائے ہوئے نقشے میں صدیوں تک یورپ میں رائج رہے اور بنیاد بنتے رہے۔ اہل یورپ نے اس کتاب سے بہت فائدے اٹھائے۔ اس کتاب کا یورپ میں ترجمہ ہو چکا ہے۔ دریائے نیل کو صحیح منبع اور دیگر معلومات اہل یورپ نے اسی کتاب کے ذریعے معلوم کئے، نقشے دیکھے اور فن نقشہ زیسی سیکھا۔

**دنیا کا ماؤل**      الادریسی کے جدت پسند دماغ نے دنیا کا ایک ماؤل تیار کیا۔ قیاس اور تجربے کی بنیاد پر اس نے دنیا کو گول بتایا، اور پھر دنیا کا ایک گول ماؤل بنایا۔ یہ گول ماؤل چاندی سے بنا ہوا تھا، دنیا کے اس ماؤل میں حمالک دکھائے گئے تھے۔ دنیا کا یہ پہلا ماؤل تھا۔

الادریسی نے علم جغرافیہ پر اپنی جامع کتاب اور یہ ماؤل اپنے محسن بادشاہ راجہ دوم کی خدمت میں پیش کیا۔ بادشاہ اسے دیکھ کر بہت خوش ہوا اور انعام و اکرام سے نوازا۔

الادریسی کے دونوں ماؤل کوہ سماوی اور کوه زین کے وہاں کے میوزیم میں محفوظ ہیں۔

## ۱۵۔ علاء الدین ابوالحسن ابن القیس القرشی

**تعارف**      فن طب میں علم تثیریع الاجسام کا ماہر، امراض چشم کا بالکمال طبیب، جسم میں مفترا در عظیم و الشور۔

وطن بـ دمشق (شام) ولادت: اندازہ سنہ وفات: سنہ عمر: ۸۸ سال

**ابتدائی زندگی، تعلیم و تربیت**      علاء الدین ابوالحسن ابن القیس القرشی دمشق میں پیدا ہوا، ابتدائی تعلیم کے بعد ابن الدخوار جو علم حدیث اور فن طب میں بالکمال سمجھا جاتا تھا۔ اس کے حلقہ درس میں شامل ہو کر تعلیم کی تکمیل کی، اور مطالعہ اور مشاہدے میں مصروف ہو گیا۔ مگر اسے فن طب سے بھی طبعی لگاؤ تھا، اس فن میں اس نے بڑی جدوجہد کی، اور کمال پیدا کیا۔ رفتہ رفتہ ابن القیس اپنے استاد

کی طرح مشہور ہو گیا۔

**علمی خدمات اور کارنامے** ابن النفیس نے قدرت کی طرف سے اعلیٰ ترین ذہن و دماغ پایا تھا۔ اس نے اپنے فن سے پوری پوری دلچسپی اور تحقیقی کام کئے۔ اکثر طبی مباحثت پر اس نے مستند کتابیں تصنیف کیں اور اپنے نادر خیالات و نظریات پیش کئے۔

یہ واقعہ ہے کہ تیرھویں صدی عصمری تک مسلم دنیا کے حکماء اور سائنس دان علوم و فنون میں بہت آگے تھے۔ دنیا کے کسی حصے میں علوم و فنون کا نہ ہر چر چاہتا اور نہ ایسی جامع شخصیتیں تھیں۔ علوم و فنون کی تیادت صرف مسلم حکماء و فضلا، کے ہاتھوں میں تھی۔ لیکن اس کے بعد انحطاط اور انتمان کا دور مشرد ع ہوتا ہے۔ اور اب مسلم دانشودی کے ہاتھوں میں صرف تین شعبے، علم، حدیث، ریاضیات اور فن طب کی تیادت باقی رہ جاتی ہے۔ طب کافی نہ بہت دیسیں اور مشکل ہے، اس میں علم الاجسام یعنی تشريح البدان علم بصریاً آب دہو اور موسم، زمین اور اس کی پیداوار، علم الادوبیہ اور علم الامراض والعلاج وغیرہ یہ سب شامل ہیں۔ اور اس میں شک نہیں کہ آج بھی مسلمان اطباء (اس افراد کے باوجود اپنے اس شریف فن کو زندہ کئے ہوئے ہیں)۔

علم طب میں ابن النفیس کا نام دنیا کے مقام طبیبیوں کی فہرست میں لیا جاتا ہے تعلیم سے فراغت کے بعد ابن النفیس مصر پہنچا اور قاہرہ کے ایک بڑے شفاخانے میں افسر اعلیٰ کی حیثیت سے بہت دنوں تک خدمت انجام دیتا رہا۔

امراض چشم پر اس نے طبی تحقیق اور تجربے کئے اور فن کے اس خاص شعبے میں کمال پیدا کیا۔

ابن النفیس ایک محقق تھا، اس نے شیخ بوعلی سینا کی مشہور کتاب القانون پر اچھی بحث کی وہ بعض مقامات پر شیخ سے اختلاف بھی کرتا ہے۔

**دوران خون (CIRCULATION OF BLOOD)** کی تحقیق کرنے والا پہلا محقق

لیکن ابن النفیس کا سب سے بڑا کارنامہ، جس نے اسے زندہ جاوید بنا دیا۔ یہ ہے کہ وہ انسانی جسم کے نظام پر ایک نئے زاویے سے غور کرتا ہے۔ وہ تجربے کے بعد ثابت کرتا ہے کہ خون انسان کے جسم میں مردالی دواں رہنا ہے۔ وہ پورے اعتماد کے ساتھ کہتا ہے کہ خون

وریدی شریان (VENOUS ARTERY) سے ہو کر گزرتا ہے اور بھر پھر ٹروں میں پہنچ کرتا زہ ہوا سے ملتا ہے اور بھر صاف ہو کر پورے جسم میں دورہ کرتا ہے، اس طرح خون پورے جسم کے ہر حصے میں پہنچتا رہتا ہے۔

دوران خون صحبت بخش زندگی کی نتائی ہے، اس کے بغیر زندگی قائم نہیں رہ سکتی۔ دوران خون کو ثابت کر کے ابن النفیس نے طبی دنیا میں ایک نیا نظریہ قائم کیا اور بہت سے مسائل کو حل کر دیا۔ اور جیشیت محقق ابن النفیس کے درجے کو بہت بلند کر دیا۔ اس اہم نظریے نے امراض اور علاج کے شعبے میں انقلاب پیدا کر دیا۔ سچ تو یہ ہے کہ اس اہم دریافت کی بناء پر ابن النفیس کو قرون وسطیٰ کا سب سے بڑا محقق تسلیم کرنا چاہیے۔

آج عام طور پر دوران خون کا نظریہ سرفیتیس (SERVETUS)، نامی ایک پرنسپالی سائنسدان کی طرف منسوب کیا جاتا ہے، یہ غلط ہے۔ امریکی پروفیسر فلپ نے اس خیال کی سخت تردید کی ہے۔ پروفیسر فلپ کہتا ہے:-

”سرفیتیس سو ہویں صدی کا سائنسدان ہے۔ اس سے کوئی تین سو برس پہلے دوران خون کے اس نظرے کو ایک مسلم طبیب اور سائنسدان نے دریافت کیا تھا۔ وہ ابن القیس القرشی ہے۔ اس مسلم سائنسدان نے دوران خون کے نظریے کو واضح طور سے دنیا کے سامنے پیش کیا۔“

ولیم ہاروے (WILLIAM HARVEY) کو بھی دوران خون کا محقق کہا جاتا ہے۔ ایسکی ولیم ہاروے ۱۶۸۴ء کا دانشور ہے۔ ابن النفیس اس سے کوئی سو برس پہلے (کوئی تین سو برس سے اپر) دوران خون کے بارے میں اپنا نظریہ پیش کر چکا تھا اور اپنی کتاب میں تفصیل سے بحث کر چکا تھا۔

یورپ کے دانشور دوران خون کی دریافت کا سہرا سر ولیم ہاروے (۱۶۸۴ء) کے سر باندھنا چاہتے تھے اور اس کے لئے طبی کانگریس کے جلسے میں اعلان ہونے والا تھا، لیکن ۱۹۰۴ء کے دن دنیا کی مشہور خبر سان ایجنسی (REUTER LONDON) کے ذریعے یہ تحقیقی خبر ساری دنیا میں پہنچ گئی کہ دوران خون کے نظریے کو دریافت کرنے والا ایک مسلم سائنسدان ابن القیس القرشی تھا جو قاہرہ (مصر) کا ماہر طبیب تھا۔

## ۵۲۔ لسان الدین ابن الخطیب

تعارف بـ عالی دماغ طبیب جس نے امراض کے بارے میں تحقیق کا ایک نیا راستہ اختیار کیا۔ اس نے پتا چلا یا کہ امراض دو قسم کے ہوتے ہیں۔ متعنڈی اور غیر متعنڈی۔ متعنڈی یعنی بھیلنے والے ایک دوسرے کو لوگ جانے والے۔ جیسے ہسپت، طاعون، چیکپ وغیرہ۔

ابن الخطیب نے دریافت کیا کہ یہ امراض متاثر ہوا کے ذریعے بھیلنا جاتے ہیں۔ بھیلنے کا سبب امراض کے جراائم ہیں، یہ جو اثیم مختلف ذریعوں سے دوسروں تک پہنچ جاتے ہیں، اس نے علاج کا طریقہ بھی بتایا۔ ابن الخطیب کے اس نظریے نے امراض کے متعلق نئی نئی تحقیقات کا راستہ کھول دیا۔ ابن الخطیب ایک ادیب، مؤرخ اور سیاست داں بھی تھا۔

وطن: غرب اسٹری (اندلس) ولادت: ۱۳۰۴ء، وفات: ۱۳۶۸ء عمر: ۶۴ سال

ابتدائی زندگی، تعلیم و تربیت گزر رہے، اس کے آباؤ اجداد ملک شام کے رہنے والے تھے اور اندلس میں آ کر آباد ہو گئے تھے۔ ابن الخطیب اسی عرب خاندان میں پیدا ہوا۔ عالی دماغ ابن الخطیب کے عظیم کارنامے آج تک زندہ ہیں، اور ان کارناموں نے امراض اور علاج کے بارے میں ایک نئی راہ دکھائی۔

ابن الخطیب کے بچپن کے حالات پر دُو خلفیں ہیں لیکن اس کی قابلیت اصلاحیت اور اس کے تحقیقی کام اور دریافتتوں سے اندازہ ہوتا ہے کہ والدین نے اس کی تعلیم و تربیت کا اچھا انتظام کیا ہوگا۔

اندلس کی کھلی اور آزاد فضاء میں وہ جوان ہوا تو اپنے چاروں طرف اس نے علمی مشاغل اور درس و تدریس کے حلقے دیکھے، اس کے حصے ٹھہرے اور اپنی عددہ صلاحیتوں کو کام میں لانے کا اسے اچھا موقع ملا۔ علمی مشاغل کے ساتھ ساتھ سیاست میں بھی اس نے حصہ لیا، جیسا کہ اس زمانے میں دستور تھا۔

ابن الخطیب وزارت کے عہدے پر ہو چکا تھا، باوشاہ وقت نے اس کی

قدر و منزلت بڑھائی اور رفتہ رفتہ اپنی انتظامی صلاحیتوں کے سبب ترقی کر کے وزارت کے عظیم عہدے پر پہنچ گیا۔

اندلس میں اس وقت بنی نصر (غزناطہ) کے ساتوں سلطان محمد ابن یوسف کی حکومت تھی، غزناطہ دار السلطنت تھا۔ سلطان بڑا مردم شناس اور علم دوست تھا۔ اس نے ابن الخطیب کی بڑی عزت کی۔ سلطان نے ابن الخطیب کی انتظامی صلاحیتوں اور علمی قابلیت کی قدر کرتے ہوئے اسے "ذوالتریاستین" کا معزز ترین خطاب عطا کیا۔

لیکن اس زمانے میں درباروں میں اور آج کل پارلیمنٹ اور حکومتوں میں جوڑ توڑا و سازشیں ہمیشہ ہوتی رہی ہیں۔ ۱۸۳۳ء میں ایک درباری سازش سے جان بیجا کراں ابن الخطیب غزناطہ سے یکاکی بھاگ کر دیپوش ہو گیا۔ مگر اس کے تین برس بعد کسی خانہ جنگی جھگڑے میں عالی دماغ ابن الخطیب جان سے مارا گیا۔

ابن الخطیب کی موت سے ملک اندلس ایک قابل ترین شخصیت سے محروم ہو گیا۔ اہل ملک نے اس کی موت سے علمی نقصان کا شدید احساس کیا۔ پورے عرب اپین کا آخری مشہور و معروف طبیب، مصنف، شاعر، موزرع، سیاست داں اور عظیم محقق امڑا گیا۔

علمی خدمات اور کارنامے لسان الدین ابن الخطیب جامع شخصیت کا مالک تھا۔ قدرت نے اسے علمی تحقیق و تجسس کا ایک صحیح شور و اساس اور ذہین دماغ کی بہت سی مخفی قویں اور صلاحیتیں بخشی تھیں۔

ابن الخطیب ایک اچھا شاعر، مورخ، جغرافیہ داں اور فلسفی بھی تھا، لیکن وہ ایک طبیب اور محقق کی حیثیت سے زیادہ مشہور ہوا۔ اس نے مختلف عنوانات کے تحف بہت سی کتابیں لکھی ہیں۔ مؤلفین اس کی کتابوں کی کل تعداد ساٹھ بتاتے ہیں۔ ان میں سے صرف ایک تباہی کتابیں محفوظ رہ گئی ہیں۔

ابن الخطیب کی جو کتابیں زمانے کے ہاتھوں نیچ رہی ہیں ان میں سے ایک نہایت ایم کتاب طبی تحقیقات پر ہے۔ اور دوسری غزناطہ کی مفضل تاریخ ہے۔

اپین کے عرب طبیب عام طور پر پیشہ در طبیب تھے۔ اخنوں نے طبیعت کا پیشہ اپنی طبعی صلاحیتوں اور خدمت خلق کی بنابر اختار کیا تھا۔

لسان الدین ابن الخطیب کو ہم اور ہم اور فلسفی، نیز سیاست داں کی حیثیت

سے پیش کر جکے ہیں۔ وہ ایک بلند پایہ، ہوش مند طبیب بھی تھا۔ اور دوسرے بہت سے طبیبوں کی طرح قمدان وزارت بھی اس کے پاس رہ چکا تھا۔

**امراض کی تحقیق اور دریافت** لیکن عالی دماغ ابن الخطیب نے امراض کی تحقیق میں ایک نیا راستہ اختیار کیا۔ اس نے غور کرنا شروع کیا کہ بعض امراض پھیل جاتے ہیں اور ایک دوسرے کو لگ جاتے ہیں۔ اور بعض امراض نہیں پھیلتے۔ پھیلنے والے امراض و باقی صورت اختیار کر لئے ہیں اور گھر کے گھر صاف ہو جاتے ہیں۔ وہ اس نتیجے پر پہنچا کہ ایسے متعددی امراض ہیں۔ وہ کسی وجہ سے ایک دوسرے کو لگ جاتے ہیں۔ اس لئے امراض کو اس نے دو قسموں میں تقسیم کر دیا،

### متعددی امراض اور غیر متعددی امراض

اس قدیم دور میں عام نظر یہ تھا کہ امراض جسم میں کسی سبب یا اسباب کی بنا پر پیدا ہو جاتے ہیں۔ یہ اسباب داخلی بھی ہو سکتے ہیں اور خارجی بھی۔ مگر یہ جسم میں پیدا ہو جاتے ہیں۔

امراض متعددی کی دریافت کے بعد ابن الخطیب اس جستجو میں مصروف ہو گا کہ متعددی امراض پھیلتے گیوں ہیں، وہ سبب یا اسباب کیا ہیں۔ وہ جسم میں پیدا ہو جاتے ہیں یا باہر سے آکر لگ جاتے ہیں۔

بڑی جدوجہد اور کاوش کے بعد ابن الخطیب نے پہنچلا یا کہ، یہ امراض باہر سے آکر لگ جاتے ہیں، اور اس کے پھیلتے کے اسباب وہ نہایت باریک کیڑے ہیں جو نظر نہیں آتے۔ مگر وہ مرض کے کیڑے ہیں۔ ان لگنے والے کیڑوں کا نام اس ہوش مند محقق نے جواثم (GERMS) رکھا۔

جواثم کی دریافت اس عظیم طبیب کا عنیم سہن نامہ ہے جس نے آئندہ چل کر طبی دنیا میں زبردست انقلاب پیدا کر دیا۔ ابن الخطیب کی اس دریافت کو یورپ کے دانشوروں نے تعلیم کیا۔

اس دریافت کا سبب کالی بلہ یورپ میں اکثر مرض طاعون (Plague) پھیلا کرتا تھا۔ یہ مودی مرض دبار کی طرح پھیلتا اور گھر کے گھر صاف کر دیتا تھا۔ طبیب عظیم اور محقق سان الدین الخطیب اس طرف

ابن الخطیب نے اپنا یہ تحقیقی کام اس وقت مکمل کیا جب یورپ میں طاعون کی وبا نے وباً صورت اختیار کر لی، ہزاروں جانیں فائز ہو گئیں، ہر طرف قیامت کا منظر تھا۔

یہ چودھویں صدی کا زمانہ تھا جب رج کی حکومت تھی اور عیسائیت کا غلبہ تھا۔ اہل یورپ طاعون سے بہت ڈرتے تھے اور اسے "کالی بلا" کہتے تھے۔ عیسائیت کے اثرات کے تحت عام لوگ اور چبڑا اس مرض طاعون کو ندا کا عذاب سمجھتے تھے اور کہتے تھے کہ اس عذاب کا کوئی علاج نہیں ہے اس عقیدے نے ان کو بے دست دپا بنا دیا تھا۔ یہ عذاب احکام الہی سمجھا جاتا تھا۔ اہل یورپ اس "کالی بلا" سے اس قدر خوف زده تھے کہ گھر کو جوڑ کر جاؤ جاتے تھے۔ مریض کو جوڑ دیتے تھے۔ بتلام مریض ہر قسم کی ہمدردیوں اور طبی امداد سے محروم ہو جاتا تھا اور ٹرپ ٹرپ کرختم ہو جاتا تھا۔ پورے یورپ میں یہ طریقہ رسم کے طور پر جاری تھا۔

**ابن الخطیب کا کارنامہ** ابن الخطیب اپنے طبی کاموں میں مصروف تھا۔ وہ مرض طاعون کی بلاکت آفرینیوں سے بہت متاثر ہوا۔ اسلامی نقطہ نظر سے اللہ نے ہر مرض کی دو ایسی ایک ہے۔ اور ہر صورت میں علاج معا الجے کی تائید کی گئی ہے۔ مورخین لکھتے ہیں کہ اس وبا کے نتیجے شمار جانی نعمانات اور ان کے غلط عقیدے کے اثرات سے ابن الخطیب نے نہیہ کر لیا کہ بھیتی ایک سلم ہونے کے اور ایک طبیب ہونے کے اس کا فرض ہے کہ اس مرض کے اساب کا کھوج لگائے اور علاج معلوم کرے اپنا نجہ اس نے متعددی سے کام شروع کیا۔

**جرائم کی دریافت** ابن الخطیب یہم تحقیق و جستجو، تحریک اور متابہ سے کے بعد اس بھی سکتے ہیں۔ امراض کا یہ پھیلنا جرائم کے ذریعے ہوتا ہے۔ یہ جرائم نہایت باریک کیڑے ہوتے ہیں جو نظر نہیں آتے، اور سماں کے راستے سے جسم انافی میں داخل ہو جاتے ہیں۔ ابن الخطیب نے اپنی تحقیقات مکمل کر لی۔ اور اپنی اس دریافت سے اسے اٹھیاں ہو گیا، اور اس نے علاج بھی دریافت کیا۔

ابن الخطیب نے اپنی اس اہم حقیقی سائنسی فک تحقیقات اور دریافت کو کتابی صورت میں مرتب کیا۔ اس نے اپنی کتاب میں اس مرض طاعون کے بارے میں پوری بحث کی ہے۔

اور اپنی تحقیقات کے نتائج بیان کئے ہیں اور اپنے نظر پر جراثیم کو پیش کیا ہے۔  
ابن الخطیب اپنے اس تحقیق کو اس طرح بیان کرتا ہے:-

جوگ یہ کہتے ہیں کہ ہم "تعدیہ" (امراض کا پھیلنا) کے امکان کو نہیں مان سکتے،  
کیونکہ یہ احکام الہی کے خلاف ہے! ان لوگوں کو ہمارا یہ جواب ہے کہ تعدیہ کا وجود  
تجربات، فہم و ادراک کی ثہادت اور قابل اعتماد بیانات سے ثابت ہے اور یہ  
حالم حقائق، تبریدست دلیلیں ہیں۔

تعدیہ کی صداقت پر تحقیق کرنے والے پر پوری طرح ثابت ہو سکتی ہے۔ جب  
وہ دیکھتا ہے کہ ایک ایسا شخص جو کسی متعددی مرض میں متلا مریض کے ساتھ اٹھتا  
ہے اور قریب ہی رہتا ہے۔ آخر کار اسی مرض میں وہ بھی متلا ہو جاتا ہے۔  
لیکن ایک ایسا شخص جو متعددی مرض میں متلا شخص سے دور رہتا ہے، وہ اس مرض  
سے بالکل محفوظ رہتا ہے۔

تحقیق کرنے والا یہ بھی معلوم کر سکتا ہے کہ متعددی مرض کے جراثیم مریض کے کپڑوں اس  
کے کھانے پینے کے برتنوں، حدیہ ہے کہ کان کے بندوں کے ذریعے سے بھی دوسرے  
ہومیوں میں منتقل ہو جاتے ہیں۔

امراض کی اس نئی تحقیق اور جراثیم کی نئی دریافت نے فن طب میں ایک انقلاب عظیم  
برپا کر دیا۔ اور اب تو امراض اور جراثیم کے بارے میں نئی نئی تحقیقاتیں شروع ہو گئی ہیں۔  
فن طب پر ابن الخطیب کا یہ بہت بڑا احسان ہے۔ جراثیم کی دریافت نے علاج معاملے میں  
بہت سی ہو لوٹیں پیدا کر دیں، اور آج حقیقت یہ ہے کہ ڈاکٹری علاج یعنی الیوپتیک کی بنیاد  
ان ہی جراثیم پر ہے بلکہ پوری دنیا انھیں جراثیم میں پھنس گئی ہے۔

---

## اسلامی تہذیب و معاشرت پر منفرد

### سید ابوالاعلیٰ محدث عدی

پرده

اسلامی تہذیب اور اس کے اصول و مبادی

" اسلام اور ضبط معاشرت

" سنت تعدد ازدواج

" مسلم خواتین سے اسلام کے مطابقات

سید جلال الدین عنصری محدث اسلامی معاشروں میں

محمد یوسف اصلاحی حسن معاشرت

" آداب زندگی

صافیہ سماجی اسلامی تہذیب کے چند دلنشاش پر

ترجمہ مریت شاہ شیرازی

اسلام میں خدمتِ خلق کا تصور

سید جلال الدین انصر عزیزی کیا پرده ملک کی ترقی میں رکاوٹ ہے؟

پروین بعثی

الحقوق والفرائض حست اول

سلطان امیر پیغمبر احمد

اسقم آپ سے کیا چاہتا ہے؟

سید حامد علی

اسلامی زندگی کی بکشان

آباد شاہ پوری

اسلامک پبلیکیشنز، (پرتویٹ)، لمبیڈ - لاہور - پاکستان